ПРАВОСЛАВНЫЙ ЖУРНАЛ № 4 (21) 2018

### БОГ и ЧЕЛОВЕК

ВЕСТНИК ЧУВАШСКОЙ МИТРОПОЛИИ

#### СОСТАВ РЕДАКЦИОННОГО СОВЕТА

- 1. Председатель Высокопреосвященнейший Варнава, митрополит Чебоксарский и Чувашский
- 2. Преосвященнейший Стефан, епископ Канашский и Янтиковский
- 3. Преосвященнейший Феодор, епископ Алатырский и Порецкий
- 4. Архимандрит Василий (Паскье), наместник Свято-Троицкого мужского монастыря г. Чебоксары
- 5. Протоиерей Николай Иванов, секретарь Епархиального управления, настоятель Покровско-Татианинского собора г. Чебоксары
- 6. Протоиерей Владимир Теплов, настоятель храма Рождества Пресвятой Богородицы г. Алатыря
- 7. Иерей Геннадий Поляков, клирик кафедрального собора в честь Введения во храм Пресвятой Богородицы г. Чебоксары
- 8. Кугураков И.К., искусствовед, доцент ЧГПУ им. И.Я. Яковлева
- 9. Сергеева О.Ю., кандидат педагогических наук, доцент кафедры социально-гуманитарных дисциплин Чебоксарского политехнического института (ф) МГОУ
- 10. Мордвинова А.И., старший научный сотрудник отдела искусствоведения Чувашского государственного института гуманитарных наук, кандидат искусствоведения

#### СОСТАВ РЕДАКЦИИ ЖУРНАЛА

Главный редактор – иерей Геннадий Поляков, клирик кафедрального собора в честь Введения во храм Пресвятой Богородицы г. Чебоксары

Литературный редактор – Светлана Кузнецова

Художественный редактор – Анатолий Брындин

Технический редактор – протодиакон Валерий Краснов (Чебоксарская епархия)

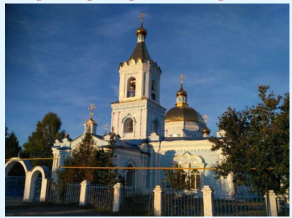
Интернет-редактор – иерей Андрей Евсеев, настоятель храма Всех святых в земле Российской просиявших

Дизайн и верстка – Ирина Андреева

Корректор – Мария Брикер Корреспонденты – Светлана Кузнецова, Зинаида Паршагина

Фотографы – Андрей Кирсанов, Ирина Андреева

#### 210 лет Храм Покрова Пресвятой Богородицы



На обложке: Храм Покрова Пресвятой Богородицы с. Ходары Шумерлинского района

#### СОДЕРЖАНИЕ

#### ЧУВАШСКАЯ МИТРОПОЛИЯ

| Указы, распоряжения, хиротонии  | 2  |
|---------------------------------|----|
| Новости                         | 5  |
| Святитель Спиридон Тримифутский | 16 |

#### БОГ И ЧЕЛОВЕК

| Спасение сегодня. Обращение Святейшего        |     |
|-----------------------------------------------|-----|
| Патриарха Московского и всея Руси Кирилла     |     |
| к участникам III Международного православного |     |
| молодежного форума                            | .21 |
| Православное миссионерство                    | .26 |
| Герои духа и святые места.                    |     |
| В монастыре все открывается                   | .32 |
| Поможем разобраться.                          |     |
| Духовные основы болезни                       | .42 |
| Духовное основание Церковного искусства       | .46 |

#### ЦЕРКОВЬ И ОБЩЕСТВО

#### Мужчина и женщина. Семья.

| Семья – это Семь Я                    | 54 |
|---------------------------------------|----|
| Божий дар – дети.                     |    |
| Слёт православной молодежи            | 57 |
| Православное воспитание детей в семье | 60 |

Православный журнал «ВЕСТНИК ЧУВАШСКОЙ МИТРОПОЛИИ «БОГ И ЧЕЛОВЕК» № 4 (21), октябрь—декабрь 2018. Учредитель: Чувашская митрополия Русской Православной Церкви, Московский Патриархат. Адрес редакции: 428018, Чувашская Республика, г. Чебоксары, ул. К. Иванова, д. 21. Тел./факс: (8352) 58-62-26. Е-mail: vestimitropolia@gmail.com. Цена свободная. Вестник Чувашской митрополии «Бог и человек» выходит 1 раз в квартал. Издается с октября 2013 года. Тираж 500 экз.

Отпечатано ИП БРЫНДИНОЙ Н.А.

г. Чебоксары, ул. Мичмана Павлова, 14а, тел./факс: (8352) 45-42-10.



ВЫСОКОПРЕОСВЯШЕННЕЙШЕГО ВАРНАВЫ. МИТРОПОЛИТА ЧЕБОКСАРСКОГО И ЧУВАШСКОГО. ГЛАВЫ ЧУВАШСКОЙ МИТРОПОЛИИ

#### ЧЕБОКСАРСКАЯ ЕПАРХИЯ

#### **УКАЗЫ**

#### УКАЗ № 825 от 19 июля 2018 года Иерею Екдикту (Эдуарду) Георгиевичу Краеву

Настоящим определением Вы, иерей Екдикт (Эдуард) Георгиевич Краев, клирик местной религиозной организации православный приход собора святого князя Владимира г. Новочебоксарск дополнительно назначаетесь священником тюремного храма в честь святого великомученика Георгия Победоносца г. Чебоксары ФКУ ИК – 6 УФС ИН России по ЧР с 19 июля 2018 года.

По получении Указа Вам надлежит приступить к исполнению своих обязанностей.

#### УКАЗ 851 om 3 августа 2018 года Иерею Владимиру Николаевичу Дормидонтову

Настоящим определением Вы, иерей Владимир Николаевич Дормидонтов, освобождаетесь от должности председателя приходского совета местной религиозной организации православного прихода храма Иверской иконы Божией Матери деревни Чандрово Чебоксарского городского округа Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) с 3 августа 2018 года с сохранением за Вами ранее назначенных должностей.

О чем выдан настоящий Указ.

#### УКАЗ № 852 от 3 августа 2018 года Степанов Федор Михайлович

Настоящим определением Вы, Степанов Федор Михайлович назначаетесь на должность председателя приходского совета местной религиозной организации православного прихода храма Иверской иконы Божией Матери деревни Чандрово Чебоксарского городского округа Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) с 3 августа 2018 года с сохранением за Вами ранее назначенных должностей.

По получении Указа Вам надлежит приступить к исполнению своих обязанностей.

#### УКАЗ № 853 от 1 июля 2018 года Иерею Антонию Владимировичу Кузнецову

Настоящим определением, Вы, иерей Антоний Владимирович Кузнецов настоятель местной религиозной организации православного прихода храма Вознесения Господня д. Яуши Чебоксарского района Чувашской Республики Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) дополнительно назначаетесь ответственным за строительство и обслуживание часовни на территории городского кладбища у д. Яуши Чебоксарского района с 1 июля 2018 года.

По получении Указа Вам надлежит приступить к исполнению своих обязанностей.

#### УКАЗ № 880 от 17 августа 2018 года Иерею Геннадию Васильевичу Полякову

Настоящим определением Вы, иерей Геннадий Васильевич Поляков, клирик местной религиозной организации православный приход кафедрального собора Введения во храм Пресвятой Богородицы г. Чебоксары Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) освобождаетесь от должности руководителя Воскресной школы вышеназванного собора с 17 августа 2018 года.

О чем и выдан настоящий Указ.

#### УКАЗ № 881 от 17 августа 2018 года Иерею Максиму Петровичу Подшибякину

Настоящим определением Вы, иерей Максим Петрович Подшибякин, клирик местной религиозной организации православный приход кафедрального собора Введения во храм Пресвятой Богородицы г. Чебоксары Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) назначаетесь временно на должность руководителя Воскресной школы вышеназванного собора с 17 августа 2018 года.

По получении Указа Вам надлежит приступить к исполнению своих обязанностей.

#### УКАЗ № 895 от 22 августа 2018 года Диакону Дионисию (Денису) Александровичу Васильеву

Настоящим определением Вы, диакон Дионисий (Денис) Александрович Васильев, назначаетесь на должность диакона Свято-Троицкого православного мужского монастыря г. Чебоксары с 22 августа 2018 года.

По получении Указа Вам надлежит приступить к исполнению своих обязанностей.

#### УКАЗ № 907 от 4 сентября 2018 года Иерею Андрею Михайловичу Евсееву

Согласно поданного Вами прошения, Вы, иерей Андрей Михайлович Евсеев, настоятель местной религиозной организации православного прихода храма Всех святых в земле Российской просиявших г. Чебоксары Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) освобождаетесь от послушания по окормлению ФКУ СИЗО № 1 г. Чебоксары с 4 сентября 2018 года по состоянию здоровья.

О чем выдан настоящий Указ.

#### УКАЗ № 952 от 24 сентября 2018 года Иерею Михаилу Петровичу Самылкину

Настоящим определением Вы, иерей Михаил Петрович Самылкин, освобождаетесь от должности настоятеля местной религиозной организации православного прихода храма Иоанна Воина г. Чебоксары Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) и назначаетесь на должность рядового священника местной религиозной организации православного прихода храма Воскресения Христова г. Чебоксары Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) с 24 сентября 2018 года.

По получении Указа Вам надлежит приступить к исполнению своих обязанностей.

#### УКАЗ № 958 от 24 сентября 2018 года Протоиерею Алексию Аполлинарьевичу Павлову

На основании утвержденного 9 марта 2017 года Священным Синодом документа «О регулировании статуса и деятельности священнослужителей, состоящих в должности Помощников начальников территориальных органов ФСИН России по организации работы с верующими», настоящим определением Вы, протоиерей Алексий Аполлинарьевич Павлов, клирик местной религиозной организации православный приход храма Воскресения Христова г. Чебоксары Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) и председатель объединенной Комиссии по тюремному служению Чувашской митрополии назначаетесь благочинным тюремных храмов, расположенных в учреждениях УФ-СИН Чувашской Республики – Чувашии на территории Чувашской митрополии с 24 сентября 2018 года.

По получении Указа Вам надлежит приступить к исполнению своих обязанностей.

#### УКАЗ № 959 от 24 сентября 2018 года протоиерею Михаилу Никифоровичу Иванову

Настоящим определением Вы, протоиерей Михаил Никифорович Иванов, настоятель местной религиозной организации православного прихода храма Воскресения Христова г. Чебоксары Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) назначаетесь (по совместительству) на должность настоятеля местной религиозной организации православного прихода храма Иоанна Воина г. Чебоксары Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) с 24 сентября 2018 года.

По получении Указа Вам надлежит приступить к исполнению своих обязанностей.

#### РАСПОРЯЖЕНИЯ

# РАСПОРЯЖЕНИЕ № 923 от 7 сентября 2018 года по «Религиозной организации – духовная профессиональная образовательная организация «Центр подготовки церковных специалистов Чувашской митрополии Русской Православной Церкви»

Настоящим Распоряжением:

- 1. Принять Устав «Религиозной организации духовная профессиональная образовательная организация «Центр подготовки церковных специалистов Чувашской митрополии Русской Православной Церкви» (далее Центр) в новой редакции и измененным наименованием и адресом;
- 2. Изменить наименование «Религиозной организации духовная профессиональная образовательная организация «Центр подготовки церковных специалистов Чувашской митрополии Русской Православной Церкви» на следующее: «Религиозная организация духовная профессиональная образовательная организация «Центр подготовки церковных специалистов имени святителя Гурия Казанского Чувашской митрополии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат)».
- 3. В связи со сменой адреса в Росреестре изменить юридический (г. Чебоксары, улица Константина Иванова, д. 5) и фактический (г. Чебоксары, улица Константина Иванова, д. 3) адреса Центра на единый, соответствующий Росреестру: г. Чебоксары, улица Константина Иванова, д. 1.
- 4. Назначить директора Центра иерея Илию Лебедева (Лебедева Илью Андреевича) заявителем при Государственной регистрации указанных выше изменений в Министерстве Юстиции Российской Федерации по Чувашской Республике.

#### РАСПОРЯЖЕНИЕ № 947 от 18 сентября 2018 года Иерею Павлу Николаевичу Александрову

Вам, иерей Павел Николаевич Александров, клирик местной религиозной организации православный приход кафедрального собора Введения во храм Пресвятой Богородицы г. Чебоксары Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат), благословляется окормлять подследственных и осужденных в ФКУ СИЗО № 1

г. Чебоксары по приглашению руководства ФКУ СИЗО № 1 г. Чебоксары с 18 сентября 2018 года.

#### РАСПОРЯЖЕНИЕ № 948 от 18 сентября 2018 года Иерею Максиму Петровичу Подшибякину

Вам, иерей Максим Петрович Подшибякин, клирик местной религиозной организации православный приход кафедрального собора Введения во храм Пресвятой Богородицы г. Чебоксары Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат), благословляется окормлять подследственных и осужденных в ФКУ СИЗО № 1 г. Чебоксары по приглашению руководства ФКУ СИЗО № 1 г. Чебоксары с 18 сентября 2018 года.

#### РАСПОРЯЖЕНИЕ № 949 от 18 сентября 2018 года Иерею Мефодию Алексеевичу Кошкину

Вам, иерей Мефодий Алексеевич Кошкин, клирик местной религиозной организации православный приход кафедрального собора Введения во храм Пресвятой Богородицы г. Чебоксары Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат), благословляется окормлять подследственных и осужденных в ФКУ СИЗО № 1 г. Чебоксары по приглашению руководства ФКУ СИЗО № 1 г. Чебоксары с 18 сентября 2018 года.

# РАСПОРЯЖЕНИЕ № 953 от 24 сентября 2018 года по приходу храма Воскресения Христова г. Чебоксары Чувашской Республики

Настоящим Распоряжением, местная религиозная организация православного прихода храма Иоанна Воина г. Чебоксары Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) передается как приписной местной религиозной организации православного прихода храма Воскресения Христова г. Чебоксары Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) с 24 сентября 2018 года.

#### **ХИРОТОНИИ**



**1 июня,** в День защиты детей, в Центре психологической поддержки детей состоялся праздник с участием замещающих семей г. Канаша, Канашского и Янтиковского районов Чувашии. В этой акции, по благословению епископа Канашского и Янтиковского Стефана приняли участие руководитель епархиального молодежного отдела иерей Владимир Краснов и руководитель социального служения иерей Сергий Фролунин. Иерей Владимир отметил, что ежегодно детское население России снижается на один миллион человек, а число детей, оставшихся без попечения родителей и находящихся в сиротских учреждениях возрастает на несколько тысяч человек в год. Иерей Сергий подчеркнул, что будущее детей зависит от взрослых и пожелал, чтобы каждый ребёнок был здоров и окружён заботой.



С 1 по 15 июля, по благословению Преосвященнейшего Стефана, епископа Канашского и Янтиковского скауты 45 отряда ОРЮР имени Сщмч Германа Кокеля при храме иконы Божией Матери «Всех скорбящих Радость» города Канаша приняли участие во всероссийском скаутском слете «Солнечный мир», который проходит на побережье Черного моря с 1994 года. Скауты 45 отряда второй раз становятся частью этого уникального лагеря. В этом году на слет приехали участники из Новосибирска, Москвы и Подмосковья, Санкт-Петербурга, Уфы, станиц Краснодарского края, по традиции гостей принимала дружина «Анапа». Скаутский слет – это больше чем оздоровительный и развлекательный лагерь, это процесс воспитания в духе дружбы и православного единства. Разведчики вернулись из Анапы не только загорелыми, но и наполненными энергией на год вперед, с багажом новых знаний и друзей из самых разных уголков России.



**6 июля,** в праздник Владимирской иконы Божией Матери состоялось праздничное богослужение в храме Владимирской иконы Божией Матери г. Чебоксары и городской торжественный крестный ход. Божественную литургию возглавил глава Чувашской митрополии митрополит Чебоксарский и Чувашский Варнава в сослужении епископа Мариинско-Посадского Игнатия, викария Чебоксарской епархии и заведующего канцелярией протоиерея Сергия Пушкова. По окончании Божественной литургии состоялись праздничный молебен и крестный ход до «Владимирской горки», где ныне благолепно устроен Спасо-Преображенский женский монастырь. Крестоходцев встречал глава Чувашской митрополии, митрополит Чебоксарский и Чувашский Варнава. В храме Преображения Господня был завершен молебен Божией Матери и возглашены многолетия. Владыка Варнава обратился ко всем с архипастырским словом, поблагодарил участников крестного хода, поздравил духовенство и всех молящихся с праздником, пожелал покровительства и заступничества Пресвятой Богородицы.



8 июля, в день памяти благоверных князя Петра и княгини Февронии, Муромских чудотворцев, на площади возле Свято-Троицкого мужского монастыря и храма Успения Пресвятой Богородицы, у памятника святым был совершен молебен. В молебном пении приняли участие глава Чувашской митрополии митрополит Чебоксарский и Чувашский Варнава; Преосвященнейший Игнатий, епископ Мариинско-Посадский, викарий Чебоксарской епархии; наместник Свято-Троицкого мужского монастыря архимандрит Василий (Паскье), благочинный городского округа протоиерей Николай Мазиков, председатель Епархиального отдела по социальному служению и церковной благотворительности протоиерей Михаил Павлов, председатель Государственного Совета Чувашской Республики Валерий Филимонов, министр здравоохранения Владимир Викторов, духовенство города, горожане. По окончании молебна митрополит Варнава обратился к участникам богослужения с архипастырским словом назидания на примере святых благоверных князей.



**8 июля** в Алатыре состоялся праздник День семьи, любви и верности, организованный городской администрацией и Алатырской епархией. С раннего утра семьи с детьми были приглашены в городские храмы, где все желающие смогли причаститься. Затем участники праздника шествием прошли по улицам до городского парка, где состоялось праздничное мероприятие. С Днём семьи, любви и верности собравшихся поздравил настоятель храма Усекновения Главы Предтечи и Крестителя Господня Иоанна протоиерей Андрей Савенков. Творческие номера подарили воспитанники воскресных школ «Купель» и «Ковчег», детский хор Алатырской епархии. Песни о любви, семье, России исполняли сводный хор «Прима», хор храма Иверской иконы Божией Матери, многодетная семья Савенковых.



С 13 по 15 июля, по благословению главы чувашской митрополии митрополита Чебоксарского и Чувашского Варнавы состоялся слёт православной молодежи «Посадские встречи на Государевой горе». Слёт собрал около 100 школьников и студентов – молодых прихожан храмов Чебоксарско-Чувашской епархии. Организатором Слёта выступил епископ Мариинско-Посадский Игнатий, викарий Чебоксарской епархии, председатель епархиального отдела по делам молодежи. Его Преосвященству помогали: духовенство епархии; руководитель республиканской общественной организации «Православные добровольцы Чувашии» Илья Тумаков; заместитель руководителя ЧРОО «Православные добровольцы Чувашии» Татьяна Груздева; руководитель православного молодежного клуба при храме в честь иконы Божией Матери «Взыскание погибших» Владимир Ярославцев.



17 июля в Алатыре прошёл крестный ход в честь царственных страстотерпцев. Ровно 100 лет тому назад, в ночь с 16 на 17 июля в Екатеринбурге в подвале дома инженера Ипатьева были убиты император Николай II, императрица Александра Фёдоровна, великие княжны Ольга, Татьяна, Мария, Анастасия, цесаревич Алексей и члены царской свиты. После Божественной литургии от храма Воздвижения Креста Господня с пением акафиста крестный ход прошёл по улицам города. Молящиеся несли благословение царственных страстотерпцев в храмы Иверской иконы Божией матери, Киево – Николаевский женский монастырь. В завершение паломников встретили колокольным звоном храмы Усекновения главы Иоанна Предтечи и храма Рождества Пресвятой Богородицы.



**28 июля,** в день памяти преставления Крестителя Руси святого равноапостольного Великого князя Владимира, в день празднования 1030-летия Крещения Руси, глава Чувашской митрополии, Высокопреосвященнейший Варнава, митрополит Чебоксарский и Чувашский, совершил Божественную литургию в соборе святого князя Владимира г. Новочебоксарска. Его Высокопреосвященству сослужили: Преосвященнейший Стефан, епископ Канашский и Янтиковский; Преосвященнейший Феодор, епископ Алатырский и Порецкий; Преосвященнейший Игнатий, епископ Мариинско-Посадский, викарий Чебоксарской епархии; клирики Чувашской митрополии. Епископ Игнатий огласил Послание Святейшего Патриарха Кирилла по случаю празднования 1030-летия Крещения Руси. По окончании литургии был совершен крестный ход и молебен по особому чину на соборной площади города перед памятником святому князю Владимиру.



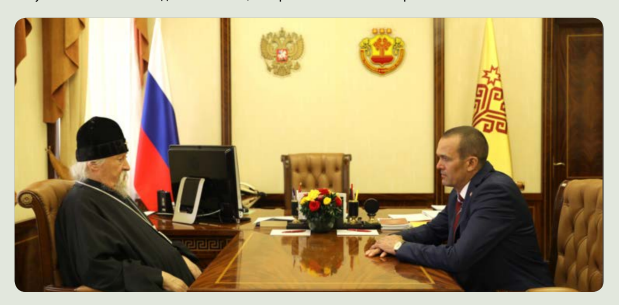
**2 августа,** в день пророка Илии в Алатыре традиционно состоялся Крестный ход с участием ветеранов Воздушно-десантных войск. Возглавил шествие епископ Алатырский и Порецкий Феодор. С пением акафиста пророку Илии десятки военных, их родственники, священнослужители с иконой Илии Пророка, покровителя ВДВ прошли по улицам города от храма Воздвижения Креста Господня до Обелиска воинам-землякам, погибшим в годы Великой Отечественной войны. Возле Обелиска была прочитана молитва пророку Божию, и владыка Феодор окропил святой водой всех участников Крестного хода. У памятника Героя Советского Союза, основателя Воздушно-десантных войск России, генерала армии Василия Маргелова и памятной плите воинам-землякам, погибшим при исполнении воинского долга в Афганистане, Чечне и Таджикистане, епископ Феодор совершил заупокойную литию.



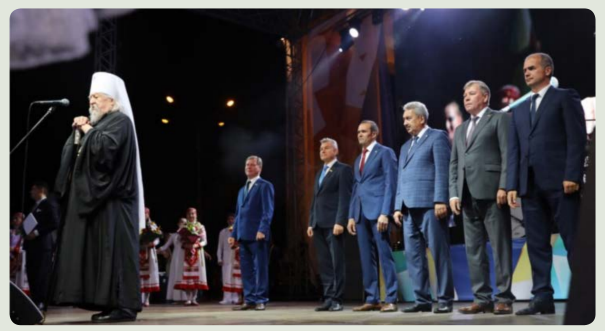
**5 августа** город Канаш отметил два важных праздника – День города и День железнодорожника. На торжества прибыли председатель Государственного Совета Чувашской Республики Валерий Филимонов, депутат Госсовета Виталий Иванов, министр образования и молодежной политики Чувашской Республики Александр Иванов, глава г. Канаша Андрей Константинов, глава администрации г. Канаша Виталий Михайлов. Торжественное мероприятие посетил духовник Канашской епархии, настоятель храма в честь Архистратига Божия Михаила села Янтиково протоиерей Георгий Петров, который обратился к присутствующим с приветственным словом, пожелал каждой семье мира и процветания, а городским властям – мудрости, крепости душевных и телесных сил и великих свершений в деле управления.



6 августа вместе с настоятелем храма «Всех скорбящих Радость» города Канаша протоиереем Александром Ермолаевым участники 45 отряда ОРЮР имени сщмч. Германа Кокеля побывали в гостях у Преосвященнейшего Стефана, епископа Канашского и Янтиковского. Ребята привезли со слета «Солнечный мир-2018» «Благодарственное письмо» от начальника слета скм. Сергея Носенко и Южно-Российского отдела ОРЮР в адрес Преосвященнейшего Стефана за помощь и духовную поддержку в нравственном становлении и православном воспитании детей и педагогов 45 отряда ОРЮР имени сщмч. Германа Кокеля. Ребята поделились своими впечатлениями о поездке на Всероссийский скаутский слет и своими достижениями, которые были отмечены грамотами.



8 августа глава Чувашии Михаил Игнатьев провел рабочую встречу с митрополитом Чебоксарским и Чувашским Варнавой. Обсуждены вопросы развития церковно-государственных отношений. Приветствуя Главу Чувашии, митрополит отметил, что внимательно следит за происходящим в республике и положительно оценивает работу руководства региона по решению задач, касающихся повышения качества жизни населения. Михаил Игнатьев поблагодарил Владыку за пастырское служение, которое способствует поддержанию стабильной общественно-политической обстановки в республике. По его словам, правительство Чувашии всегда уделяло большое внимание межнациональным и межконфессиональным отношениям. «Мы должны, объединив усилия, вместе работать ради укрепления мира и согласия в Чувашии», – заключил он. В ходе встречи также была затронута тема строительства и реконструкции храмов.



**19 августа** глава Чувашской митрополии, митрополит Чебоксарский и Чувашский Варнава принял участие в торжествах, посвященных празднованию 549-летия города Чебоксары. Его Высокопреосвященство поздравил горожан и гостей столицы с праздником Преображения Господня и Днем города. Владыка Варнава пожелал городу процветания, а жителям – Божией помощи во всех благих начинаниях.



**29 августа,** в праздник Перенесение из Едессы в Константинополь Нерукотворенного Образа (Убруса) Господа Иисуса Христа в храме Вознесения Господня с. Комсомольское III благочинного округа была отслужена Божественная литургия. По окончании был совершен молебен с крестным ходом перед началом учебного года. Богослужение совершил иерей Александр Спиридонов, благочинный III округа Комсомольского района. На богослужение в этот праздничный день пришли дети, которые причастились и получили благословение. После молебна иерей Александр благословил малых участников крестного хода и напутствовал не только молиться святым, но и не забывать об усердии в учении.



1 сентября, в День знаний, глава Чувашской митрополии митрополит Чебоксарский и Чувашский Варнава принял участие в церемонии открытия Чувашского кадетского корпуса имени Героя Советского Союза А.В. Кочетова. В торжествах приняли участие специальный представитель президента РФ по развитию торгово-экономического сотрудничества, чрезвычайный и полномочный посол РФ в Белоруссии Михаил Бабич, глава Чувашии Михаил Игнатьев, заместитель главнокомандующего Воздушно-космическими силами РФ, генерал-лейтенант Сергей Дронов, герои России, руководители крупных предприятий, кадеты, их родители и педагоги. По окончании чина освящения и молебного пения, которое возглавил митрополит Варнава в сослужении настоятеля храма Новомучеников Российских архимандрита Гурия (Данилова), участники мероприятия ознакомились с комплексом зданий образовательного учреждения. Чувашский кадетский корпус ПФО будет готовить специалистов для Воздушно-космических сил России.



**2 сентября** в Алатырском епархиальном управлении в рамках благотворительной акции «Портфель первоклассника» состоялся большой праздник, посвященный началу учебного года. По окончании Божественной литургии епископ Алатырский и Порецкий Феодор совершил молебен на начало нового учебного года. По завершении молебна епископ Феодор обратился к присутствующим со словами проповеди и пожелал помощи Божией в обучении. Затем владыка Феодор вручил 20 портфелей с набором школьных принадлежностей первоклассникам из многодетных семей. Данная акция была проведена при поддержке Межрегиональной общественной организации «Большая СемьЯ» и Международного грантового конкурса «Православная инициатива 2017-2018». Праздник продолжился в воскресной школе Иверского храма.



**6 сентября** состоялся праздничный концерт в честь Дня рождения Центра помощи детям-инвалидам «Лука», которому исполнилось три года. С поздравительным словом к подопечным и сотрудникам центра обратился епископ Алатырский и Порецкий Феодор. Владыка пожелал, чтобы время было в нашей власти и измерялось не днями, а количеством добрых дел, дел милосердия, способствующих развитию Центра, развитию христианской жизни, которая помогает каждому стать настоящим человеком. Затем состоялся круглый стол «Проблемы работы с детьми с расстройством аутистического спектра», на котором присутствовали епископ Алатырский и Порецкий Феодор, руководитель Центра «Лука» протоиерей Андрей Савенков.



11 сентября, в день Усекновения главы Пророка, Предтечи и Крестителя Господня Иоанна, по инициативе Алатырской епархии был проведен крестный ход во имя трезвости. Крестный ход начал свое движение от храма Воздвижения Креста Господня. Молитвенное шествие возглавил епископ Алатырский и Порецкий Феодор. Вместе с архиереем по центральным улицам города совершили крестный ход духовенство и многочисленные прихожане городских храмов. Во время крестного хода по улицам города были пронесены святые иконы и вознесены молитвы о даровании исцеления и избавления страждующих от пагубныя страсти винопития. По завершении крестного хода в храме Усекновения главы Иоанна Предтечи было совершено молебное пение о страждущих недугом винопития и наркомании.



15 сентября, по благословению главы Чувашской митрополии, митрополита Чебоксарского и Чувашского Варнавы, в г. Новочебоксарске состоялось освящение храма в честь святой блаженной Ксении Петербуржской. Чин освящения храма и первую Божественную литургию в новоосвященном храме совершил Преосвященнейший Игнатий, епископ Мариинско-Посадский, викарий Чебоксарской епархии. Преосвященному владыке сослужили благочинный III округа, настоятель храма Новомучеников и Исповедников Российских, архимандрит Гурий (Данилов), клирик храма Святителя Николая г. Новочебоксарска иерей Роман Степанов и духовенство благочиния. На богослужение молились прихожане, благодетели и строители храма.



15 сентября состоялась встреча детей и родителей отделения социальной адаптации «Надежда» Алатырской детской школы искусств с епископом Алатырским и Порецким Феодором. Владыка благословил детей на начало учебного года. По благословению Владыки в прошлом учебном году было совершено пять паломнических поездок, епархией была оказана материальная помощь в проведении поездок. Родители задавали много вопросов и получили полезные советы по воспитанию и адаптации их особенных детей. Владыка подсказал родителям, как им суметь сохранить душевное равновесие в жизни, в их непростой жизненной ситуации. Эта встреча запомнится всем надолго своей теплотой и сердечностью.



15 сентября г. Алатырь с паломнической поездкой посетили заместитель атамана по работе с кадетами Николай Причалов и казачьи кадеты ВПО «ПАТРИОТ» МОУ «Троицко-Сунгурская СШ» Ульяновской области Новоспасского района МКОО «Станица Троицкосунгурская». Во встрече приняли участие епископ Алатырский и Порецкий Феодор, председатель Отдела по взаимодействию с казачеством Алатырской епархии иерей Александр Шешуков и председатель миссионерского отдела, ответственный за взаимодействие Церкви и Общества Алатырской епархии диакон Сергий Горохов. В ходе паломнической поездки состоялось совместное знакомство и общение с атаманом г. Алатырь Владимиром Бородиным, местными казаками и кадетами. Были проведены экскурсии в Свято-Троицком мужском монастыре, Алатырский краеведческий музей, Киево-Николаевский Новодевичий женский монастырь и Рождественский скит.





# **Иеромонах Кирилл (Хохолко),** настоятель Свято-Троицкого собора, г. Мариинский Посад

а днях в нашей епархии, в соборе князя Владимира г. Новочебоксарска, прибывала десница Спиридона Тримифутского. Мы все, православные люди, особо чтущие этого святого, шли поклониться его мощам, чтобы святой, ходатый перед Богом, ниспослал нам великих своих милостей.

Святитель Спиридон Тримифутский был современником святителя Николая Мирликийского.Вместе с ним являетсясамых почитаемым в мире христианских святых. Особым почитанием пользовался святитель Спиридон в древнем Новгороде и Москве, его всегда почитали на Руси, как покровителя бедных, бездомных, страдающих

В миру он был пастухом (отсюда и плетеная шапочка на иконах этого святого), имел жену и детей и отличался нестяжательностью и милосердием к бедным. После смерти жены был рукоположен во епископа Кипрского города Тримифунта.

Как епископ святой Спиридон являл пастве пример добродетельной жизни и трудолюбия: пас овес, убирал хлеб. Он чрезвычайно заботился о строгом соблюдении церковного чина и сохранении во всей неприкосновенности Священного Писания. Святитель строго обличал священников, которые в своих проповедях неточно употребляли слова Евангелия и других Богодуховных книг.





Его нетленные мощи покоятся на острове Корфу, куда стремятся паломники со всего мира. Мощи являются святыней особой значимости, так как после кончины душа возносится к Богу, а тело остается на земле. И вот если останки остаются нетленными, Господь показывает особое чудо, что даже то временное тело угодника Божия на земле, которое при жизни было носителем Святого Духа, так и остается его носителем после смерти. И мы поклоняемся не просто мощам, а именно угоднику Божьему, который

незримо присутствует и посылает нам через эти мощи исцеления, с верою подходившим к ним. Учение об их обязательном почитании было подтверждено на седьмом Вселенском соборе. Согласно которому, мощи являются носителями благодати, должны сохраняться и почитаться с нравственно-назидательными и литургическими целями.

Как говорил святой Иоанн Златоуст «Как короны царей украшены драгоценными камнями и множеством украшений, так и мощи святых угодников украшают церковь Христову».









## ОБРАЩЕНИЕ

# СВЯТЕЙШЕГО ПАТРИАРХА МОСКОВСКОГО И ВСЕЯ РУСИ КИРИЛЛА К УЧАСТНИКАМ III МЕЖДУНАРОДНОГО ПРАВОСЛАВНОГО МОЛОДЕЖНОГО ФОРУМА

#### Дорогие участники III Международного православного форума!

Я очень рад всех вас видеть и от всего сердца приветствую вас. Считаю, что проведение таких форумов является очень важным событием в жизни нашей Церкви и нашего общества, потому что православные молодые люди, собираясь в Москве, могут почувствовать локоть друг друга, понять, что молодежное движение Русской Церкви это огромное движение, могут лучше почувствовать и ознакомиться с опытом других. Иначе говоря, форум – это место встречи, место обмена опытом, место учения и, я бы хотел сказать, место, где мы обогащаемся и духовным опытом. Поэтому мне бы хотелось поговорить с вами о вещах, которые имеют отношение к нашей духовной жизни.

И первые мысли, которые возникли у меня сегодня утром, когда я сел за письменный стол и пожелал набросать какие-то тезисы своего выступления, почему-то остановились на теме счастья. В самом деле, всякий человек стремится к счастью, нет человека, который бы сказал: «Для меня эта тема безразлична». Другое дело, что у каждого есть свое собственное понимание счастья; но стремление к счастью – это общее стремление каждого человека и всего человеческого рода.

А теперь попытаемся все-таки понять, что же это такое – счастье. Существует мно-

жество различных описаний этого явления, но если мы посмотрим повнимательнее, если мы постараемся проанализировать опыт человеческий, то поймем, что счастье – это состояние человеческой души. Можно жить во дворце и закончить жизнь самоубийством – мы знаем, что такие случаи имеют место. Можно быть очень богатым человеком, и при этом глубоко несчастным, – мы знаем такие случаи, и я как пастырь знаю их очень хорошо. Можно быть даже инвалидом и быть счастливым, а можно быть спортсменом и быть несчастным. Счастье – это то, что является содержанием нашей внутренней духовной жизни.

И вот о чем мне хотелось бы сказать. На пути к счастью мы проходим различные этапы своего возрастания, формирования собственного мировоззрения. Каждый возраст, каждая историческая эпоха накладывают на формирование этого понятия свой отпечаток. Тем не менее совершенно очевидно, что счастье зависит от нашего выбора. Нам постоянно приходится сталкиваться с выбором – выбором профессии, выбором образования, выбором друзей. Но если говорить о самом важном, то речь идет о выборе между добром и злом. Почему так? А потому что счастье и добро – это синонимы. Не может

быть человеческого счастья в сосуществовании со злом, потому что зло разрушает человеческую личность, зло – от диавола, а там, где диавол, нет жизни, там смерть. И никакого счастья не может быть в жизни человека, если в этой жизни превалирует зло, если зло господствует над добром.

Вот то, что все мы должны воспринять умом и сердцем – не может быть счастья без добра. Если хотите, это лозунг всей жизни. И поэтому, если кто-то предлагает вам другой путь к счастью, который не включает в себя достижение добра, возрастание в добре, то это ложный путь. Отказывайтесь от него, не ведитесь на этот соблазн. Ведь мы знаем, как иногда перед молодым человеком рисуют золотые горы, только говорят, что на пути достижения всех этих благ земных нужно сделать одно, другое, третье, четвертое, и путь часто проходит не просто через согласие со злом, через компромисс со злом, но и через соучастие в злых человеческих действиях.

Понимание того, что счастье и добро почти синонимы, - это очень важная фундаментальная идея, которая должна войти в нашу плоть и кровь. К сожалению, в наше время - не только в наше последнее время, я бы сказал, в новейшее время, особенно в эпоху, которую философы называют эпохой постмодерна, начавшуюся во второй половине XIX века и расцвела очень пышно в начале века XX. Конечно, название условное, как обычно при определении исторических этапов. Но понимание постмодерна дает нам ключ к пониманию особенностей той эпохи, в которой мы живем. Постмодерн - это эпоха сомнений. Это эпоха, которая исключает незыблемые авторитеты. Это эпоха, которая концентрирует всю ценностную систему исключительно на человеке. Кстати, началось это еще раньше. Вы все хорошо знаете, что была эпоха Ренессанса. Что такое Ренессанс? Ренессанс – это возрождение языческой философии, языческой культуры, античных способов выражения художественной мысли, будь то в архитектуре, живописи, скульптуре. Это возрождение античности в ее языческом изводе. А в центре языческого мировоззрения был человек. Даже боги были подобны людям, даже боги жили человеческой жизнью - гневались, любили,

раздражались, воевали, проливали кровь. Это был реальный антропоцентризм, когда человек был в центре вообще всей картины мира. И когда мы говорим о Ренессансе, мы как раз говорим о возрождении языческой философии, языческого антропоцентризма.

Что же было до языческого антропоцентризма, который был подхвачен эпохой Ренессанса? А был теоцентризм – в центре человеческой жизни был Бог. Он был мерилом добра и зла, Он был доминантой человеческой жизни. Мы знаем, что замечательная эпоха Византии, замечательная эпоха духовного возрождения Западной Европы, особенно во второй половине первого тысячелетия, были связаны с теоцентризмом.

Приведу вам такой пример. Вы все знаете, что такое готическая архитектура. Многие, кто путешествовал по западным странам, видели эти огромные готические соборы. Готический собор отражал идею теоцентризма. Все человеческие силы, все мечты, весь полет мысли – всё обращалось к Богу, и готический собор символизировал движение человека к Богу. Но потом наступила эпоха Ренессанса, и вместо готического собора – мы сейчас говорим о Западной Европе, о западной культуре – появились псевдоязыческие классические здания. Это на самом деле было возрождение языческой культуры, и вместе с этим возрождением культуры Бог ушел из центра человеческой жизни и снова в этот центр пришел человек. Кто-то может сказать: что ж плохого? Как говорил классик, человек - это звучит гордо, что ж тут слезы проливать? Все ради человека, все во имя человека... Но вот в чем проблема: если человек - мерило истины, то ведь это не абсолютное мерило. Сколько голов - столько умов. Человеческий авторитет не может быть абсолютным, потому что всегда найдется другой авторитет, который с легкостью оспорит то, что говорил его предшественник. И тот факт, что именно человек снова стал мерилом истины, и привел к тому, что добро и зло стали измеряться исключительно человеческим критерием. Где человек, там относительность, и получилось так, что относительными стали и добро, и зло, – именно потому, что исчез абсолютный, божественный критерий истины.

А что же дальше? Ну а дальше, если человек вырабатывает критерии различения добра и зла, он, конечно, создает свои собственные ценности. И создаваемые человеком ценности очень изменчивы – они могут быть очень привлекательны в одну эпоху и отвергаться другой эпохой. Человек придумывает ценности, подверстывая их под свои предпочтения, под свои интересы и, если продолжить этот ряд, под свой эгоизм. Получается, что человек обслуживает самого себя, создавая определенную систему ценностей, которая запечатлевается в политике, в общественной жизни, в личной жизни.

И вот здесь возникает очень важная тема, которой необходимо коснуться именно в этой молодежной аудитории. Возникает тема человеческой свободы. Если во всем - человек и человеческий эгоизм, если нет никакого абсолютного критерия истины, то на что начинает работать человеческая фантазия? Движимая эгоизмом, она стремится обеспечить в первую очередь свое собственное благополучие, и создаются ценности, которые находятся под влиянием эгоистических устремлений человека. Ценным становится то, что удобно и приятно для человека. Никто не задумывается – а это полезно или вредно? А каковы последствия вкушения этого удобства и этой приятности?

Приведу вам пример, который вы все хорошо знаете. У каждого гаджет в кармане - уже давно известно, что это небезобидная вещь, что через гаджет можно наблюдать за человеком, собирать информацию, причем информация может храниться неизвестно где, далеко за пределами нашей страны. Многие ученые предупреждают: будьте осторожны, через этот приборчик очень легко отслеживать вашу жизнь. Скажите, пожалуйста, кого-нибудь это остановило от прекраснодушной болтовни, от того, чтобы посылать в пространство Интернета самые разнообразные сообщения, полностью раскрывая самого себя, думая, что это будет касаться только того, кому ты адресуешь свои мысли, свои переживания, свои чувства, всю свою подноготную? Я иногда ради пастырского интереса перелистываю комментарии, которые можно найти в Интернете под той или иной публикацией, – поражаешься, как человек выворачивает все свое нутро наружу. Такое впечатление, будто он в исповедальне находится. Куда все это идет? Кто это использует? Но нас это не ограничивает, мы делаем то, что хотим, потому что это удобно и приятно.

Так вот, через создание ценностей, которые удобны и приятны, очень легко создать систему, способную управлять массами. Чаще всего это происходит, когда больше всего говорят о свободе. В наше время свобода – это один из фетишей, один из самых ярких и сильных политических лозунгов, и при этом современная цивилизация создает средства и способы тотального контроля за человеческой личностью. Ведь они удобны, приятны, обеспечивают комфорт, и мы, абсолютно не задумываясь ни о чем, используем все эти средства.

Я бы хотел, чтобы вы меня правильно поняли. Я не против того, чтобы люди пользовались всеми этими гаджетами, Интернетом для участия в дискуссиях. Я призываю вас к разумности, к разумной сдержанности. Ведь хорошо сказано в Евангелии: «Не мечите бисер свой перед свиньями, потому что они могут обернуться и растерзать вас» (см. Мф. 7:6). Нужно оставлять свое личное пространство достаточно закрытым в том смысле, чтобы через вторжение в него никто не мог нанести вам существенного вреда.

Ну а теперь вопрос: как же во всех этих условиях сохранить свободу? Тотальный контроль может быть обеспечен через колоссальное влияние моды и других способов формирования общественных вкусов и предпочтений. Об этом написаны целые библиотеки – как формируется мышление масс, как управляются огромные коллективы людей, такие технологии существуют. И возникает вопрос: а как же во всем этом разобраться? Как же не потеряться во всех закоулках современной жизни? Как сохранить свободу? Это очень важный вопрос. Кому-то это может показаться странным – о какой свободе идет речь, я совершенно свободен! Но если вы посмотрите на все факторы, которые влияют на вас и формируют ваше мышление и ваше поведение, то окажется, что эти факторы очень эффективно направляют вашу жизнь в ту или иную сторону.

Что же нужно, для того чтобы быть свободным? Замечательные слова находим в Евангелии от Иоанна: «Познаете истину, и истина сделает вас свободными» (Ин. 8: 32). И речь идет не о человеческой истине, не о человеческой мудрости, не об очередном -изме, не о какой-то философии и идеологии, – речь идет о Божественной истине.

Многое было разрушено в европейской культуре с приходом антропоцентризма, но единственное, что невозможно было разрушить ни тогда, ни в последующее время, ни во времена гонений на Церковь в нашей стране – невозможно было разрушить доверие людей к слову Божиему. Евангелие дает нам с вами откровение об Истине. Только очень важно, чтобы это откровение не осталось в нашем сознании на уровне каких-то заученных фраз, чтобы оно стало действительно частью нашего мировоззрения, чтобы оно помогало нам в жизни. И Евангелие сделает нас свободными! Оно делает нас свободными! Оно делало нас свободными во времена страшных гонений на Церковь, я застал еще эти времена, я помню, как деклассированы были верующие люди. Помню, как кто-то из священнослужителей, который дружил с моим отцом, узнал, что я собираюсь идти в семинарию, – а это было в эпоху хрущевских гонений. И этот батюшка совершенно откровенно сказал мне: «Не делай этого, потому что всему, чему ты хочешь служить, может быть, осталось существовать только лет десять, все закончится». Я не послушал того батюшку и никогда об этом не пожалел. Ибо я видел способность нашего поколения, предыдущих поколений, кто на Соловках отбывал страшную каторгу за веру Христову, оставаться свободными в условиях внешней несвободы. И я думаю, их подвиг, их страдания, их жизненный пример должен и нас научить тому, чтобы оставаться свободными в условиях внешней свободы не отдавать никому свою душу, кроме Бога, сохранять свою способность критически оценивать все то, что приносит нам сегодня информационный поток.

Замечательные слова мы находим в Писании, которые могут помочь нам понять,

как же распорядиться своей свободой. «Все мне позволительно, но не все полезно, - говорит апостол Павел, - все мне позволительно, но ничто не должно обладать мною» (1 Кор. 6:12). Возможность чего-то достигать не означает, что ты непременно должен этого достичь. Многообразие человеческого опыта не предполагает, что каждый человек должен все на своем опыте испытать. Вот это стремление и желание познавать только то, что тебе нужно и полезно, и формирует человеческую мудрость. Господь действительно наделил с вами свободой. Я бы сказал даже, что наделил, ограничив Свою собственную свободу. Он ограничил Свою собственную свободу, основав этот мир на физических законах, и эти физические законы действуют с непреодолимой силой. Взрываются вулканы, происходят землетрясения, многие люди говорят: «А где же тут Бог?» А Бог – в творении, Он пожелал, чтобы мир существовал именно на таких законах, мы не знаем почему. Мои мысли – не ваши мысли, говорит Господь (Ис. 55:8). Он так основал мир, что его законы работают с непреодолимой силой и в каком-то смысле ограничивают Божественную свободу, – но это по Божественному замыслу.

Так же и человеческая неправда, человеческий грех как бы ограничивают Божественную свободу, потому что Бог не ломает человеческую свободу, Он Свою свободу ограничил нашей свободой. Вот почему никогда не следует говорить: «А где же Бог? Почему Он это допускает?» Он допускает все то, что происходит от действия законов, на которых основан мир, и от действий человека, которому дана свободная воля. Бог ограничивает Себя нашей свободой, и это свидетельствует о великой Божественной любви. Ведь Господь мог создать нас запрограммированными на добро. Я много раз об этом говорил: как мы будильник ставим на утро, программируя время своего пробуждения, так и Он мог запрограммировать весь мир. Однако Он этого не сделал. Он оставил каждого человека свободным, но эта свобода сопряжена с ответственностью человека за свои деяния. И вот здесь, может быть, самое важное: видя зло, которое существует в мире, видя несправедливость в человеческом обществе, мы должны не возлагать ответственность за все это на Бога и не снимать ответственность с себя.

Человек – венец творения, и Господь нам вручил этот мир. И от того, как мы себя ведем, как мы строим свои отношения, как мы строим отношения друг с другом, с окружающим нас миром, с природой, от того, какова наша гражданская позиция, какова наша позиция перед проблемами в нашей жизни и в жизни человечества, – от этого будет зависеть не только лицо человеческой цивилизации, но и состояние нашей бессмертной души. Потому что если мы миримся со злом, если мы отступаем, если мы идем на компромиссы, то мы совершаем грех. И Бог дает нам возможность пройти жизненный путь по этой нами определяемой траектории, но в конце этого пути Он спросит с нас.

И потому от того, как мы живем, как мы мыслим, как мы чувствуем, как мы строим отношения с окружающим миром, зависит счастье

здесь, благополучие этого мира и, конечно, то, что ждет нас в вечности. Мы должны помнить, что христианская вера, христианская религия — это религия оптимизма. Почему? Да потому, что Господь дал нам, людям земли, великий дар свободы, и чтобы мы его не использовали во зло, Он нас вразумил, Он дал нам Евангелие, Он дал нам руководящие указания к тому, как идти по жизненному пути. И, следуя этим Божественным предначертаниям, мы действительно можем преобразить свою собственную жизнь и преобразить лик окружающего нас мира.

Именно к такому шествию по жизненному пути я и призываю всех вас. Идите по жизни спокойно, с верой в Бога, никогда не отказываясь от этой веры. Постарайтесь строить свою жизнь и свои отношения с окружающим вас миром на основании Божественного закона, которому мы научены через Господа нашего Иисуса Христа, и Его благословение пусть пребывает со всеми вами.





иссионерство – неотъемлемая часть христианского вероучения. Согласно христианским представлениям, каждый христианин изначально призван быть миссионером, нести благую весть, проповедовать «Христа распятого» (1 Кор. 1, 21 – 23). Для точного понимания православного христианства очень важно понятие Церкви как Тела Христова, так как посредством ее, являясь ее членом, можно воссоединиться с Иисусом Христом. Из этого следует, что смысл миссии Православной церкви заключается в том, что она не только нацелена на передачу интеллектуальных убеждений, нравственных идеалов, но и на передачу опыта богообщения, жизни общины, существующей в Боге.

В практическом плане миссия есть деятельность по распространению православной веры, воцерковлению людей для новой жизни во Христе и передаче опыта богообщения. В этом смысле ближайшей целью миссии является созидание евхаристических общин «до края земли» (Деян. 1.8).

Созидание евхаристических общин, которые через таинства и самим образом жизни будут принимать участие в жизни и молитве Единой Святой Соборной и Апостольской Церкви, глава которой – Христос, согласно православной традиции и богословию, безусловно, является основной целью миссии. Говоря о созидании евхаристических общин, не имеется в виду духовная колония или придаток. В каждой культурной идентичности Церковь призвана прославлять Бога своим неповторимым голосом, не теряя своей уникальности и национальной самобытности. Это означает, что в миссионерской деятельности должно присутствовать чувство искреннего уважения к своеобразию каждой нации, что невозможно обойтись без изучения свидетельств, которые Бог оставил о Себе в прошлом каждого отдельного народа (См.: Деян. 14, 16-17: «не переставал свидетельствовать о Себе благодеяниями»), что чрезвычайно важно стремление не только привить, но и воплотить Слово Божие в языке и обычаях данной страны и, наконец, что необходимо освящение национальных черт, позволяющее народам стать самими собой, возвысить собственный голос и внести уникальный вклад в общий хор славословия, пребывая при этом в гармоническом единстве со всею Церковью.

Главная задача миссии – обращение тех, кто вне Церкви. Те, кто не соучаствует в божественной жизни, дарованной Христом, только в этом одном и имеют нужду. Служение, даже служение во имя Христа, не является абсолютно необходимым знаком подлинно христианской миссии. Не служение ведет людей к вере – к вере их призывает сила спасающей благодати, о которой людям нужно возвестить словом и дать вкусить ее в таинствах Церкви.

Таким образом, проповедь всегда направлена на то, чтобы люди уверовали и обратились. «Обращение» – весьма подходящее слово, ибо те, кто находится вне Церкви, нуждаются в получении доступа к благодати Божией во Христе. И все же миссия обращена не только к посторонним – она также есть «способ, которым люди воцерковленные... стараются пробудить веру, спящую в душах номинальных христиан». Поэтому очевидно, что цель миссии не только завоевание ничего не знавших о Христе, но и активное вовлечение всех верующих в церковную жизнь.

Можно выделить два важных аспекта для этого вовлечения. Первый состоит в том, что только в христианском сообществе люди могут быть соучастниками жизни во Христе, дарованной Богом. Чтобы стать такими, какими им предназначено быть, они должны испытать на себе действие благодати Божией. Согласно православному представлению, эта благодать ниспосылается людям действием Святого Духа в таинствах. Только в таинствах христианская община превосходит чисто человеческие мерки и становится Церковью. Поэтому, только участвуя в жизни общины через таинства, человек может исполнить замысел Христа о нем.

Второй причиной или целью вовлечения обращенного в Церковь является то, что Церковь сама в своем литургическом служении и славословии может быть носительницей миссионерского свидетельства.

«Община, совершающая богослужение, – это не только образ реализованного союза между Богом и человеком, образ соединения всех человеческих рас в одно Тело пред лицом Божиим, без единого исключения и различия индивидов; это не только бастион, пред которым оказываются бессильными

и рушатся устои мира сего, – это главным образом миссионерский возглас Церкви торжествующей, звучащий на весь мир. Это торжественное возвещение Его Царства, которое уже здесь и которое грядет».

Итак, для достижения поставленной цели необходимо решить следующие задачи, указанные в Концепции миссионерской деятельности РПЦ, позволяющие осуществить миссию Церкви:

- несение Слова Божия людям, которые еще не слышали православного свидетельства (Мф. 28, 19), пробуждение в сердцах просвещаемых веры в Евангелие и желания спасения во Христе: «исполнилось время и приблизилось Царствие Божие: покайтесь и веруйте в Евангелие» (Мк. 1, 15);
- просвещение и побуждение всех крещеных, но остающихся вне благодатной таинственной жизни Церкви людей к духовному деланию, ответственному молитвенному предстоянию пред Богом и активной христианской позиции;
- использование принципа церковной рецепции культуры просвещаемого народа посредством живой проповеди, через воплощение православных идеалов в народной культуре и обычаях;
- освящение тех национальных черт, которые позволяют народам, при сохранении своей культуры, самоуважении и самоидентификации, внести свой уникальный вклад в молитвенное прославление Бога, пребывая при этом в гармоничном единстве со всей полнотой Церкви;
- проповедь Евангелия и совершение миссионерского богослужения на национальных и искусственных (например, разработанных для глухонемых) языках;
  - разъяснение значения Таинств;
- подготовка клира и миссионеров из местного населения;
- формирование условий для активного участия новообращенных (неофитов) в жизни прихода для их воцерковления.

Все эти задачи находятся в гармонии с конечной целью миссии – славой Божией, то есть «прославлением» всего творения Светом Творца.

Необходимо также отметить, что воплощение на практике вышеизложенных миссионерских задач возможно только в том случае, если каждый член Церкви Христовой будет осознавать свою личную миссионерскую ответственность, будет понимать, что от его личного выбора и дел зависит изменение человеческой истории.

Прежде чем говорить о принципах и методах миссионерской деятельности, следует раскрыть данные термины.

Слово «принцип» (от лат. principium – «начало, основа, происхождение, первопричина») означает основание некоторой совокупности фактов или знаний, исходный пункт объяснения или руководства к действиям. В логике «принцип» – центральное понятие системы, представляющее обобщение и распространение некоторого положения на все явления области. В этике «принцип» – внутреннее убеждение, максима, задающая общую установку по отношению к действительности, нормам поведения и деятельности.

В Священном Писании также встречается это слово. Книга Бытия в латинском переводе «Вульгаты» начинается с него: «In principio creavit Deus caelum et terram» (Быт. 1.1). Или пролог Евангелия от Иоанна: «Inprincipioera Verbumet Verbum Erat Apud Deum Et Deus Erat Verbum» (Ин. 1.1).

Метод (от др.-греч. μέθοδος – путь, вослед пройденному пути, от μετά – «вслед за, после» + δός «путь») – систематизированная совокупность шагов, действий, которые нацелены на решение определённой задачи или достижение определённой цели, способ постижения истины. Евангелист, передавая слова Христа о Самом Себе, употребляет греческий термин «путь» (Ин. 14.6). Термин «метод» получил широкое распространение в философских и естественнонаучных трудах с XVI в. (Рене Декарт и проч.).

И метод, и принцип семантически связаны с Божественным Откровением: Христос говорит о Себе, что Он есть «δός»,а Священное Писание указывает на то, что и началом всего (in principio) является Христос.

Таким образом, можно сказать, что та «максима, задающая общую установку по отношению к действительности, нормам поведения и деятельности» – это Божественный Логос, Бог Слово.

Следовательно, Христос является и «Методом», способом миссионерствования, способом проповеди, и той «Основой», на которой базируется все христианское делание. Более того, Он же является и «Целью», так как к глобальной цели миссии относится обожение человека, введение его в богообщение, спасение его души, а к так называемой, локальной, – создание евхаристической «малой Церкви» – общины, осознанно приобщающейся Святых Христовых Тайн.

Ошибкой будет использование другой основы, другого пути, не коренящегося в Божественном Откровении. В настоящее время существует немалый соблазн применения методов, возникших в светском обществе, так называемых «РR-технологий», созданных медийной индустрией, для привлечения людей к Церкви. Однако невозможно подчинение Истины светским методам, механическое перенесение светской методики в церковную. Иначе можно прийти к мнению, что чистота намерений оправдывает действия, порицаемые моралью, так как «knowhow» современных масс-медиа построены на потворстве греху и пороку.

Не следует забывать то, что девиз «Finis sanctificat media» (Цель оправдывает средства – лат.) принадлежит иезуитскому богослову XVII в. Эскобару-и-Мендоза, ставшему символом лицемерия для своих современников. (Из его имени было даже образовано слово escobarderie, обозначающее, по объяснению словаря французской академии, лицемерие, при помощи которого человек разрешает затруднительные вопросы совести в смысле, благоприятном для своих выгод).

Еще одно ложное понимание миссионерской методологии, это мысль о том, что Истина должна пассивно приниматься человеком. Примером этого служит следующая точка зрения некоторых миссионеров XIX-XX вв.: достаточно перевести на разные языки Евангелие, рассказать людям, что есть Христос, и далее они сами, под действием божественной благодати, сделаются христианами.

Но вот что пишет митрополит Амфилохий (Радович) о православном видении миссионерской методологии: «Человек призван быть радостным сотрудником Духа Святого и свободно принимать Его. Именно на этом таин-



ственном сотрудничестве человеческой свободы и благодатного действия Святого Духа веками строилась и развивалась церковная методика и осуществлялась миссия Церкви в мире. Синергия человеческой свободы и Духа Святого – вечный принцип церковного бытия и ее исторической деятельности.

По традиционному евангельскому пониманию, проверенному и подтвержденному многовековым опытом Церкви, вопрос метода и церковной методики так же, как и вопрос отношения Истины и способа, которым она принимается и передается, раз и навсегда решен словами Самого Господа Иисуса Христа: «Я есмь путь, и истина и жизнь» (Ин. 14.6). Ими Господь свидетельствует о Себе, не только как об Истине и Жизни, но и как о единственном Пути, Который ведет к Истине и полноте Жизни. Путь, истина и жизнь, в Нем они – единая и единосущная реальность, триединая и неразделимая тайна. Что подразумевается под тем, что Христос есть «путь»? Это означает, что Он, как путь, являет нам Свой образ жизни, среди нас и для нас, Свое богочеловеческое дело, Свою богочеловеческую практику и то, как она осуществлялась и, осуществившись – навсегда осталась среди нас, как мера нашей жизни, как наш путь. Усваивая этот Его образ жизни, мы находим Путь, которым, и только им, мы может придти к Отцу».

Здесь важно сделать следующий вывод: если человек не осознал, что Христос стал частью его, а он – частью Его, если желание жить по Его заповедям не является мотивацией всех его мыслей и поступков, – такому человеку очень сложно будет поделиться своей верой с другими. Правильный метод всегда основан на опыте встречи с Истиной.

Методика Церкви, как указывает на это митрополит Амфилохий, это соборная методика. «Метод Церкви не результат чьих-то домыслов, но метод соборного переживания одной всеобъемлющей и неисчерпаемой Истины. Церковь учит и воспитывает не только словом, проповедью, она учит и воспитывает всем своим богочеловеческим существованием и всем богатством своего соборного Предания и исторического святительско-исповеднического опыта и переживания Христа. Много-

вековой опыт святых Божиих, его усвоение и использование – самый верный залог правильности метода, на этом опыте основанного, и пути, Церковью проповеданного и засвидетельствованного. Этот метод может найти только тот, кто живет, думает, дышит соборным Преданием и жизнью Церкви. Тот же, кто достигнет такой степени духовного совершенства, чтобы думать, жить и дышать, соборным освященным Преданием и жизнью Церкви, сам становится «правилом веры» и верным учителем в пути, ведущим в жизнь вечную. Такими были Святые Божии, через которых, самым совершенным образом осуществлялась и осуществляется миссия Церкви».

Миссионерской практикой христианина должен стать, следовательно, путь святых. «Посему умоляю вас: подражайте мне, как я Христу», – говорит апостол Павел в I Послании к Коринфянам (1 Кор. 4.16).

На протяжении всей церковной истории, началом и концом всякой церковной миссии было богослужебное евхаристическое собра-



ние, общественная молитва. Значит, еще одним критерием правильной миссии является то, что она пронизана молитвой, держится и укрепляется молитвой. Это то, что отличает миссию христианской Церкви от других «миссий».

Миссионерская деятельность, не основанная на Евхаристии и призывании Духа Святого, неизбежно приходит к секуляризации, к превращению в религиозную идеологию.

«Бог постепенно открывает свою вечную тайну и ведет в нее. Он открывает ее, в силу человеческой способности принять ее, начиная с Закона и Пророков, продолжив явлением и воплощением Сына, посланием Духа Святого, ведущим ко всякой истине, открывая ее все более совершенным образом, приуготовляя человека к встрече с Богом «лицом к лицу» в вечности...

Все опытные носители церковного духа, на протяжении церковной истории, применяли этот метод, ведущий в тайну, в повседневной жизни, то есть в проповеди Евангелия и его воплощении в жизни каждого, начиная с «молочной» и постепенно подходя к «твердой» пище. Таким образом, этот ведущий в тайну - мистагогический - метод, органически связан с практической стороной человеческой жизни. Главный принцип этой практической стороны, которая никогда не была самоцелью, гласит: «Практикой достигается боговидение, созерцание боготайны». Этот принцип – незаменимый метод, предпосылка и путь истинного возрастания, созревания и просвещения. Мистагогическому методу свойственны очевидность и осязаемость, но одновременно он все больше и больше развивает живое и опытное познание о недоступности и неизреченности тайны. Именно это и есть лучший способ осуществления церковной миссии в мире: в ощутимой, реальной жизни и действительности, в конкретной практике находить глубинную реальность и проникать в нее, как по ступенькам; в видимом открывать невидимое, сокрытое и затаенное в его глубинах».

Следует понимать, что православное миссионерство – это не «охота за душами», в которой важно количество обращенных любой ценой, а свидетельство о Христе, в котором важно качество и адекватность этого свидетельства. Совет, сказанный свт. Инно-

кентием Аляскинским молодому свт. Николаю Японскому: «Сначала полюби тех, кому хочешь рас-сказать о Христе, затем сделай так, чтобы они тебя полюбили, а потом говори им о Христе». Именно такое настроение необходимо при намерении проповедовать.

Церковная миссия не может быть осуществлена качественно и принести пользу без поста и воздержания как средств преображения и перерождения человека и его повседневной, личной и общественной жизни. Практика вводит в теорию, а не наоборот. Свт. Григорий Палама говорит: «Мы проповедуем слово – практикой, делом подтвержденной, и практику, дело – словесно» . Миссионер не вправе требовать от других того, чего он не исполняет сам. Истинная миссия – это не просто рассказ о Христе, но жизнь во Христе.

Не может быть принято как церковный метод и то, что не ведет к спасению человека, что отвращает его от Истины. «И не сообразуйтесь с веком сим» (Рим. 12.2), – говорит будущим миссионерам ап. Павел. Подчинение духу времени, уклонение пути в угождение «веку сему» лишает проповедника вечного основания, вечного принципа и Божественного Начала всей его деятельности.

«В построении метода и разработке методики, для осуществления своей богочеловеческой миссии в мире, Церковь всегда учитывала многообразие и неповторимость каждой личности, каждого народа. Каждый человек неповторим. Приступать к нему нужно «на голубиных ногах». Так же и каждый народ имеет свои дары, свое особое призвание, историческое и эсхатологическое. Церковь направляет призвание каждого отдельного народа, уважая его язык и обычаи; она не пытается унифицировать их, но наполняет и объединяет всех людей и все народы единством веры и Духа, преобразуя всех в единый святой народ Божий.

Такими методами Церковь успешно осуществляла свою историческую миссию, они эффективны и по сей день, и останутся таковыми до конца времен именно потому, что по природе своей вечны и боговечны. Все они могут быть выражены и раскрыты в одном единственном всеобъемлющем принципе – «Жить и мыслить во Христе Иисусе, Господе нашем. В этом заключена методика Церкви, в этом ее вечная миссия и призвание».





В 2018 году исполняется 115 лет Александро-Невскому монастырю в местечке Каршлыхи Моргаушского района. Обштель возникла на месте, где совершали свои моления чуваши-язычники, просуществовала до 1926 года и была закрыта за «несоблюдение советских законов членами общины, декрета об отделении церкви от государства и школы от церкви». Возрождение монастыря началось в 2001 году. С 2011 года здесь служит настоятелем игумен Феодосий (Шитов). Мы беседуем с ним о непростых путях спасения.

#### – Отец Феодосий, благословите! У вашей обители непростая история. Расскажите о ней.

– Когда монастырь возникал, на этом месте было языческое капище. А местные жители, крещеные в православной вере, решили воспротивиться древним обычаям и пошли сюда специально, чтобы молиться Богу. И монастырь начинался именно с этого. Сюда пришли подвижники из соседних деревень и начали здесь монашеский подвиг. Сначала в землянках жили, потом часовню построили, потом люди начали стекаться... В 1903

году освятили храм, и началась история монастыря. В 10-14 годы XX века здесь было до ста человек монахов. В годы своего расцвета, вплоть до революции, монастырь занимал такое высокое положение и в экономическом смысле, и в духовном. Это был центр нравственного воспитания, просвещения чувашского народа. Он назывался тогда «Козьмодемьянский чувашский монастырь». И здесь все строилось так, чтобы образовывать людей. Постриженных всегда было немного, а вот послушников хватало, и их учили грамоте, воспитывали в православном духе, школа тут была такая. Здесь не только монахи жили, сюда приходили спасаться трудники, был большой приход, крестьяне приводили своих детей учиться, потому что учили в монастыре не только насельников, которые здесь подвизались.

Служили на двух языках – церковно-славянском и чувашском. Это, конечно, привлекало людей. Интересен исторический факт. Когда освящали храм, и Владыка всенощное бдение служил, на нем было около четырех тысяч человек. А на следующий день, на литургию, из всех окрестных деревень собралось семь тысяч народу. Храм маленький был, деревянный. Пожертвовали обители сруб из Сундыря, к нему пристроили алтарь. Ясно, что все желающие попасть на богослужение в него не вместились, на улице стояли, на деревья забирались, чтобы видеть и слышать.

#### – Сегодня все иначе?

– Осталось главное. Мы совершаем богослужения ежедневно. Вся братия монастыря - священнослужители. Были у нас послушники, сейчас их мало. Меняется время, меняются и люди. Наши современники хотят по своей воле жить. Вот приходят люди в монастырь - проверить себя. Их даже послушниками никак не назовешь, скорее они - трудники. Даже когда такой человек в подряснике - он еще не послушник, а скорее кандидат в послушники. Просто, чтобы он на службе благообразно выглядел, дается ему подрясник. И только когда определенный искус проходит, и становится видно, что человек оформился, что у него решение созрело стать монахом, только тогда совершается постриг. Мы ведь сами себя не знаем.



Монастырь – это больница. И сюда приходят не как в дом отдыха или в дом престарелых – отдохнуть от трудов. Здесь нужен подвиг. Ты идешь к покаянию – помнишь свои грехи, которые в миру совершил, и должен избавляться от них. Грехи – это поступки, а причина их – страсти человеческие. И вот со страстями мы боремся здесь. В монастыре все открывается. Представьте себе - человек жил свободно, ел, что хотел, пил спиртное. А сюда попал – здесь режим, как в армии. Пища страстям прекращается. И начинает человека крутить, выворачивать. Кому выпить надо, кому еще что-то нужно. Человек себя проверяет: сможет ли он неженатым жить всю жизнь? Если он укрепляется так, что осознает: «Я верю, что у Бога все возможно, Бог даст все!», если он остается в монастыре, то Господь дает ему силы. Потому что если бы это было не так, то Иисус Христос сразу показал бы, что надо обязательно женщине в замужество, священнику быть только женатым. Для человека это естественно. А монашество - это сверхъестественное жительство. Но Господь как сказал? «Произволяющему дастся». Не все, говорят, вмещают это, но кому дано. А кому дано? Тому, кто верит, что Господь может дать силу такую. И, действительно, - так и дается...

В монастыре все это проверяется. Если человек понимает: «Нет, я так не смогу», то он уходит. Поводы, конечно, тут у всех разные. То настоятель плохой, то братия, то какой-то дискомфорт, порядки не такие. А главная причина, на самом деле, – гордость. Человек не может смириться и начинает искать другое место. Но хорошо, как известно, там, где нас нет, – известная поговорка есть, и справедливая.

#### – A те, кто приходит сегодня в монастырь, какие это люди?

– Самые разные люди. Но, в основном, все же, это те, у кого какая-то скорбь есть. Потеря близких, кого-то в тюрьму посадят. И тогда про Бога вспоминают. В основном, у нас молитвы-то какие: «Дай, Господи, мне здравия и благополучия!». Вот смысл всех наших молитв. При этом мы не подозреваем, что с нами ничего просто так не случается. Есть промысел Божий, и все, что с нами происходит, сообразно нашему духовному состоянию. Если что-то не так или не получается, заболел ты, причина этого какая? Страсть твоя – оставил ты Бога, а Господь оставил тебя, а без Бога мы ничего не можем. И получаются какие-то нестроения в жизни. А мы говорим: судьба не такая, у кого-то все идет, а у меня нет, из рук все валится, все против меня, бывает, и звери, и кошки, и собаки – все против, как будто. Оказывается, причина-то внутри нас. Мы молимся: «Господи! Где ты, где ты, дай мне то-то и то-то». А оказывается, причина-то вот в чем. Как тебе дать? Если ты забыл Бога и тебе дать, ты погибнешь совсем. Отсюда скорби у человека. Что надо при этом? Покаяться и исправиться. Часто человек этого не понимает. А ведь известно: как только ты исправишь жизнь свою, сразу все плохое кончится.

### – A как Вы, отец Феодосий, пришли в монастырь?

– Я пришел в 90-е годы. Тоже через скорби. Время было трудное. Нас ведь воспитывали как? В идее. И вдруг те, кто нас учил, сами отказались, отреклись от всего. В результате идея рухнула, то, чему мы привыкли верить, обесценилось. А мы не привыкли жить так. Нужны были идеалы, ценности. О Боге-то мы и в то время знали – от бабушек...

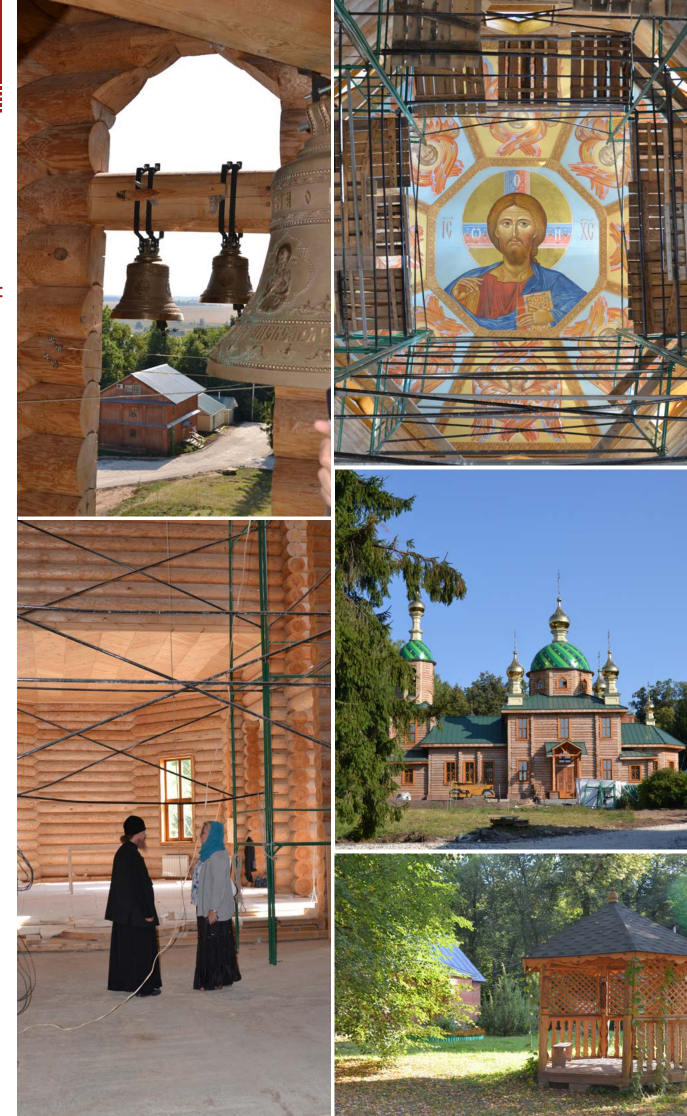


Что нам оставалось, когда идеалы рухнули? Запад еще сюда влился со всей своей грязью. А мы же воспитаны были не в грязи. Тем более, такой срам терпеть. Мы в школе воспитывались в патриотическом духе, готовились к армии, старались подальше быть от грубых пороков – пьянства, разврата, сторонились их. Спортом занимались, чтобы попасть в достойные войска, быть защитниками Родины, это же было в почете. Сколько ветеранов было рядом, они нам передавали эти идеи, наши дедушки, бабушки старались учить и воспитывать нас. А они многие верующие были. О Боге говорили и в храм водили. Что у нас осталось, когда все рухнуло? Многие в то время сломались, спились, ктото в криминал пошел. А мы в храм – поняли, что нет другой истины, кроме Бога. Стали узнавать больше, что есть вечная жизнь, что, оказывается, человек не заканчивает своего существования на земле, что здесь только подготовка, а там, за гробом, ты только начинаешь жить. И это подействовало так на сердце, что решили пойти в этом направлении и не жалеем. И, действительно, Господь помогает во всем. Живой Бог! Мы на себе испытали, что Он живой. Мы пришли не на комфортную жизнь. Строили монастырь из ничего, во рвах сидели с рабочими, когда

восстанавливали. И увидели промысел Божий. Что Господь все устрояет. И в болезни исцелял он нас, и так складывалось все, что видно было, что Бог живой. И на людях, которые приходили, чудеса такие были. Так что все это укрепляло только в мысли, что мы правильный путь избрали себе. В 90-е годы, когда я пришел в монастырь, туда приходили люди с идеей, шли ради духовного подвига. Сегодня этого нет. Идея исчезла.

#### – Почему?

– Думаю, это потому, что соблазнов у современного человека слишком много. Человек хочет по своей воле жить. Он, с одной стороны, понимает, что с Богом хорошо, и многие из таких к нам на службу приходят, есть и неженатые, но в монастырь не идут. Почему? Привыкли жить свободно. Куда захотел, туда и пошел, поехал, в любое время, когда хочется, с друзьями пообщался. А в монастыре нет. Тут терпеть надо, как в любой семье, чьи-то недостатки. И они, когда приходят, с нами живут, участвуют в монастырской молитве, в трапезе, в жизни монастыря, помогают работать, бывает, видят наши недостатки и начинают судить: «А вот как у них, оказывается! Зачем я пойду? Потом отсюда не уйдешь...». Смиряться не хочется. И не решаются на иноческую жизнь.



И просто при монастыре помогают. А на то, чтобы посвятить себя всецело духовному подвигу, не решаются. Потому что боятся не выдержать. Кто-то не может постоянно жить в подчинении. А здесь надо терпеть и молиться. Не всегда то, что тебе хочется, в монастыре позволят делать. Чтобы страсть исцелилась, человек должен поскорбеть, иногда и сильно. Вот привык человек пить, а ему не дают. «Дайте выпить! Не могу!», - кричит. Начинается ломка. Тут надо быть мудрым. И совсем нельзя не дать, и давать вволю тоже нельзя. По чуть-чуть, чтобы не повредился умом. Привык человек пить, надо постепенно, постепенно вывести его из этого состояния. Есть и те, кто не хочет выводиться – любыми путями требует своего. Если не дают такому, пойдет через забор куда-то скитаться. Это уже соблазн для людей, а не только для насельников. Он пришел в магазин покупать спиртное, люди судят: это в монастыре такое!

Жизнь стала сытнее. И люди, конечно, другие. Молодежь, например, везде ищет выгоду. Но все равно добрых людей много, надо сказать. Поэтому мир и стоит, и наша страна держится еще. Есть нравственно крепкие люди. Смысл нашей веры в чем? Нам сердце надо подготовить к встрече с Богом, чтобы оно чистым было, бесстрастным, чтобы мы были добрыми людьми, чтобы не завидовали, не обманывали, не лукавили, как дети были простые... «Не умом, а злобой младенствуете», сказано.. Все таинства церковные есть средства, направленные на очищение нашего сердца. И духовный подвиг обязателен. Сами таинства, если мы не будем бороться с нашими грехами и страстями, будут бесполезны, бессмысленны. Если ты трудишься, и Бог видит твои произволения, тогда таинства, которые Он нам дал в церкви, способствуют оздоровлению сердца от страстей. И телу дается здравие. Вот причастится человек – и совсем другое настроение у него, потому что он готовится, он кается, и Бог ему дает. А мы ждем от Бога, чтобы он исполнял наши желания. «Дай мне здравие, дай мне, чтобы получалось все!...» А потом мы всё забываем: Бог даст, и опять так же живет человек! А страсти-то в нем! И когда случится какое-нибудь испытание, человек даже сам удивляется, как он мог посту-



пить так подло! А случилось это потому, что страсть в нем живет, а дотоле он просто не знал, что она в нем существует. Христианство говорит, православие – особенно, что мы, люди, все с грехом, то есть поврежденные. На этой земле мы все с повреждением. Как образ этого - земля. Мы сажаем всегда доброе семя, а все равно сорняки растут, причем быстрее, чем наши посевы. Пропалываем, а они снова растут. Так и душа наша. В нас уже есть это семя греха, и оно все время растет. И наша задача – постоянной прополкой заниматься, чтобы добрый плод пророс и превозмог трудности, и добрый урожай дал. Многие этого не понимают. Потому что трудное это дело. Попробуй, например, поститься. А зачем, спрашивают? Оказывается, от поста многое зависит, он, как говорят святые отцы, - закон для головы, для ума, и основание добродетели. А как зависит, пока не испытаешь на деле, не поймешь. Если будешь поститься, у тебя будет ум острее, когда будешь молиться, молитва будет чище. Ту молитву, которая чище, Бог лучше слышит. Когда человек в воздержании находится, информация лучше усваивается, и тело здоровее становится, ум больше может. А когда наешься, пословица такая есть: «Сытое ухо к учению глухо». Когда человек все



время обильно питается, он ленивым становится, ум тупеет и ничего мудрого не может ни придумать, ни сказать. А мы думаем, зачем поститься? Я в душе верю и достаточно. Оказывается, нет. Всё есть соответственный план. Бог – источник всего. Как один святитель сказал, Григорий Палама, Бог – начало и природа всего существующего, все существует только благодаря тому, что присуще Его энергии, благодати. Человек, созданный по образу и подобию Божию, тоже по плану создан. А заповеди Божии, которые нам открыты, подобны предупреждениям наших родителей: «Сын, живи так-то и так-то, и будет тебе хорошо! А если будешь вот так поступать, будет тебе плохо». Поэтому Заповеди Божии – это есть свойства нормального человека. Хочешь счастливым быть - придерживайся этого направления. Как только ты уклоняешься, не Бог тебя наказывает, а само собой вне этих заповедей будет тебе плохо. Тебя предупредили, а ты не послушался маму. Пошел не туда, в болото попал, испачкался, проткнул ногу, пришел обратно: «Мама, плохо мне!». «Я тебе предупреждала, ты не послушал!». «Да, да, мама, больше так не буду!» Вот покаяние! Мама что делает? Отмоет, почистит все. И Господь так же делает. Не Он наказывает всякий раз. Обманываешь,

завидуешь, что-то делаешь не так, – в самом грехе у нас наказание заключается. Ты согрешил и тем самым зажег себе бикфордов шнур, который к динамиту идет. Если ты не покаешься, а Бог терпит долго, если ты утопаешь в грехе, чаша терпения постепенно переполнится, огонек дойдет до динамита, и взрыв будет. Если покаялся – значит, остановил процесс. Вот почему так важно покаяние. Люди этого не знают и относятся к Богу как к идолу. «Я тебе и денег дам, и жертву, только бы мне было хорошо». Ты изменись, человек, Бог – отец, про него же сказано так. Как в семье добрый отец относится к детям в идеале? Примерно так же, но с еще большей любовью Бог относится к нам. Вот это надо понимать. Люди в этом грехе живут, они и в монастырь приходят, и в церковь, но при этом не понимают сути православия.

#### – С этой точки зрения, у монастыря какая миссия?

– Мы должны научить людей. Я стараюсь это делать в проповедях. Пока нет возможности организовать школу в монастыре, поэтому все – через проповеди. Стараюсь говорить: «Если вам это интересно, пожалуйста, обращайтесь, я вам расскажу, помогу понять это все». Но, к сожалению, и среди тех, кто в монастыре живет, это понимание не у всех найдешь.

В монастыре люди живут для того, чтобы исцелиться от страстей. Изучают законы духовной жизни. Есть у тебя тщеславие - жди бесчестия, тебя опозорят на весь мир. И наоборот, отца святые говорят: «Хочешь славы - бегай от нее». Не ищи, но не так, что «я бегаю от славы, но ты потом меня прославь!». Нет, не так лукаво. А так, чтобы «нет, это не мое, я не хочу». И будешь почитаем. Хочешь, говорят, богатства, бегай от него. Вот святые все раздавали – им ещё Бог давал. Он раздает - у него опять наполняется. Сколько было случаев – голод, а в монастырях запас есть. Все раздают. Братья ропщут: мы без еды остались, что делаешь! «Вы разве в Бога не верите? Он не оставит». Утром приходят - житница полная муки! Разве Богу трудно? Пять тысяч насытил пятью хлебами... Если ты веришь в это – так с тобой и будет. А если не веришь, то думаешь – сказки это. Если Бог есть, и он стоит над веществом, разве Ему трудно из молекул создать все снова? Это же вещество, мы же из вещества состоим... Разве Богу трудно – ушел в землю и воскреснет человек. Причем описывается, как. Перед Пасхой, когда крестный ход совершается вокруг храма вечером, там читается из Пророка Иезекиля, как будут собираться: «Прорекий Сын Человеческий» – и кости одна к другой, стягиваются жилы, потом плоть нарастает... «Прорекий Сын Человеческий» – и Дух Божий оживляет. И люди встают на Суд все, весь род человеческий. Разве это трудно Богу? Нет... Надо верой жить. Тогда все осмысливается.

Мирянин часто не по вере живет, а во власти эмоций находится. А эмоции – это и есть наши страсти. Чем их больше, тем сильнее страсти у человека. У мирянина мало возможности читать святых отцов, даже Евангелие не всегда может человек читать. Но, если бы он читал, он бы больше знал и понимал, что без воли Божией ни один волос не упадет с головы человека. Доверься Ему, и живи спокойно, без эмоций и страстей. А поддался эмоциям – там нагрубил, тут нагрубил, вот и страсти. Тут тебя не любят, там не доверяют, тут тебя видеть не хотят! И вот плохо жить! А почему? Потому что без Бога остался. Когда Бог с тобой, всегда мир и порядок в душе, спокойствие... И еще рассудительность. Она не должна теряться никогда. Даже, когда тебе плохо, знай, что Господь попустил, он и исправит, он сильный. Когда кажется тебе, что все рушится, вспомни, как Господь исправил ситуацию. Помните: Он сидит в лодке, на корме, так устал, что спит. А тут буря такая, топит судно. «Наставниче, погибаем,» – апостолы будят Его. «Что вы так трусливы, маловеры?» – Господь им сказал. И на море тишина настала!

Мы ведь сомневаемся всегда. Паникой, раздражительностью, требованием своим: «Во что бы то ни стало, дай мне, это сделай,» – показываем, что мы в Бога-то не верим. А надо поверить Ему. И мы в монастыре тратим время на то, чтобы узнать путь праведности, самим научиться, а потом научить людей, у которых мало времени, возможности. Например, мирянин не успевает прочитать, а монах уже прочитал и пробует жить по прочитанному. Придет человек, совета спросит, ты ему скажешь: делай вот так, потому что





уже опыт есть, попробуй вот так. Это не приказ, а совет. Человек последует ему и увидит пользу.

## – Если человек ищет пути спасения, пытается понять, изменить себя, где ему проще это сделать: в миру или монастыре?

– Везде трудности свои. В миру, как говорил Амвросий Оптинский, человеку терпения нужен воз, а монаху – целый обоз. Здесь мы лишаем себя многого, что мирянам доступно, что они могут себе позволить. Мы не едим мяса, у нас ничего нет лишнего, нет ничего своего, на счетах в банках мы ничего не держим, никаких денег. Все наши средства всегда идут на обитель. Это общежительный монастырь, у нас здесь все общее. Если меня переведут куда-то, я ничего не могу забрать с собой, кроме келейных вещей, например. Все на монастырь оформлено. Если другой придет на мое место, он будет этим пользоваться также.

## – Это – внешняя сторона. А если говорить о том, что сокровенно, что внутренне?

– Внутренне – со страстями всем бороться надо. Что монаху, что мирянину, одинаково. Одно и то же, одна и та же борьба с трудностями. Но в миру труднее всего уединиться и молиться, там суеты больше. В монастыре чем проще? Я в келью пришел, встал на колени и молюсь. Богослужение – каждый день. У нас больше спокойствия, потому что мы все время на службе, все время правило у нас. И режим. Однообразная жизнь стирает страсти. Страсть не получает питания, и постепенно исчезает.

#### – Какие образцы Вы выбираете в духовном строительстве монастыря?

– Конечно, прежде всего, это сам Господь, Иисус Христос, Евангелие. А потом святые отцы. Вот когда мы пришли в начале 90-х в Свято-Троицкий монастырь, там же ничего не было тогда. И книг никаких. Канонник и молитвослов только. И жития святых. Спрашивали Владыку Варнаву, что нам читать. «Читайте «Добротолюбие», он говорил. И вот на «Добротолюбии» и растем, и живем с ним.

Святых отцов надо придерживаться. Очень многое дает опыт оптинских старцев. Из наших современников – отцы Троице-Сергиевой лавры: архимандрит Кирилл, архимандрит Наум, к ним мы ездили. Отец Серафим, схиархимандрит, из Хормалов, старец, он у нас духовником был в монастыре. Мы старались с такими людьми общаться. И, конечно, Владыка Варнава. Он у нас лучший образец. Он наставляет, мы его считаем отцом своим, благодаря ему терпим, смотрим, как он переносит свои испытания и тяготы. Он же служит больше всех священников в епархии. И это при всех его немощах и болезнях. Потому он говорит, а мы стараемся слушаться и подражать ему, насколько возможно. Он старой закваски человек, он многое испытал в жизни, многое знает и прозревает, и мы всегда считаем его образцом своим.

#### – Как Вы думаете, какова будет судьба монашества в XXI веке?

 Я не просто думаю, я вижу, что время монастырей проходит. Сейчас упор делают на внешнее. Пост, молитва, причащение. Все это внешне проделывают, а остаются при этом злыми в душе. Думают, что исполняя ритуалы, спасаются. А Бог спасает не за дела. Если не будет смирения, напрасны все труды и добродетели. Почему от нас отняты подвиги древнего монашества? Мы не можем столько поститься – ведь раньше они могли есть раз в неделю или два раза только. И им силы хватало нести это всё. А мы не можем. Если я сейчас так буду жить, я сразу возгоржусь, потому что буду считать себя необычным человеком! А если со стороны скажут, что грешный, сразу вскиплю.

Вот ведь как: от внешних добрых дел, поклонов, чтения акафистов, у человека невольно возникает и укрепляется чувство превосходства над другими людьми. И он уже с охотой учит их как жить. Начинает всех наставлять. Не когда его просят, а сам лезет. И если, например, что-то не так сделают в храме, растерзать готов. Такой не думает, что человек, может быть, пришел в первый раз и чего-то просто еще не знает, не понимает. Ему надо подсказать кротко, смиренно, тихо. Настоящий христианин видится в терпении, в великодушии, в постоянном благожелательстве. Он многое терпит. Перед глазами его проходят многие поступки человеческие, но он не заостряет на них внимание. Старцы, святые – они все видят, что у тебя в душе, какое у тебя настроение, в чем ты ошибаешься, что не так делаешь, но никогда тебя не уничтожают. Они очень скромно говорят, намеками. Это правильный путь.

А сейчас, бывает, такой «знающий» начинает мнить себя старцем, собирает вокруг себя так называемых чад, управляет: «Ты разводись», «Ты женись», «Эту работу бросай, бери ту работу, по приказу делай». И получаются у нас в нашей церкви секты, младостарчество. Человек не имеет благодати Святого Духа, а начинает всех учить, как жить. Этого, конечно, нужно остерегаться.

Святые отцы раньше видели душу человека. Теперь таких людей единицы, и они скрытно живут, прячутся, и никто о них не знает практически. Об этом даже египетские подвижники сказали, что в последние времена знамения не будут творить, а будут жить тихо и никто о них знать не будет. Но

будут спасаться скорбями монашествующие. Соблазнов Господь попустит множество, и тот, кто выдержит, те выше нас будут по благодати, без чудес и знамений.

Но без монастырей человек не может жить. Куда еще придти, чтобы спасаться? На приходах, особенно в сельских храмах, служба совершается не каждый день, у нас – ежедневно. Все строится вокруг богослужения в монастыре. Если этого не будет, это гибель для души. Ведь как одежда засоряется, так и душа моментально засоряется. Помыслы, уныние, всё-всё одолевает, а как только на службу пришел – всё, ум светлый, чистый, всё понимаешь.

У нас благодатное место для молитвы, все тут любят бывать. Есть специально созданные места уединения в ограде монастыря, маленькие часовенки. Здесь тишина, птички поют. Только молись и славь Бога!

#### – Спаси Господи, отец Феодосий! Духовных сил, Благодати Божией и Спасения Вам и всей братии монастыря!

Беседовала Зинаида ПАРШАГИНА





еловеку всегда присуще желание быть здоровым, полным сил. Человек стремиться жить долго, не болеть. Возможно, такое желание неплохое, ведь здоровье – это дар Божий, который человек призван беречь. Первые люди в раю были совершенно здоровы и полны жизни, что давало им возможность развиваться и исполнять замысел Творца о человечестве. В раю человек не пользовался своим здоровьем и силами для осуществления грехов. И после изгнания из рая человек имеет в себе большой потенциал к жизни, постепенно угасающий от поколения к поколению. Годы жизни допотопных людей достигали почти 1000 лет. Дольше всех прожил Мафусаил – 969 лет. Исследования современных ученых позволили определить рамки продолжительности жизни человека: у мужчин около 114 лет, а у женщин – 115,7 лет. На сегодняшний день старейшим долгожителем, из тех, что известны современной науке, остается француженка Жанна Кальман, прожившая 122 года и 164 дня. Если бы люди не разрушали себя и друг друга, то жили бы долго. Но далеко не каждый человек сможет достичь предела своей жизни.

Человеку свойственно бояться смерти, ведь она противоестественна первоначальному замыслу Бога о бессмертии человека. Несмотря на рост средней продолжительности жизни, все равно немалое количество людей умирает относительно молодыми. Первые две причины – это болезни системы кровообращения и онкологические заболевания.

Каковы же причины болезней с точки зрения науки? Этиология основных причин заболеваний, определяющих смертность в России сейчас, до конца не изучена. Признается большая роль наследственности, нарушение экологии и увеличение вредных внешних воздействий, стрессы, генномодифицированныепродукты и различные химические добавки в них. Если бы люди с уважением и любовью относились друг к другу, то можно было бы существенно снизить влияние этих факторов. Ведь плохая экология, плохое качество продуктов, стрессы – это результат желания человека заработать как можно больше, пренебрегая разумной



предосторожностью не нанести своей алиностью вред человеку (в том числе и его наследственной информации), который все это ест, пьет и дышит этим.

Однакони один микроб не сможет воздействовать на человека, если на то не будет воли Божией. Все происходящее в мире находится в Его руках и происходит согласно Его Промыслу, который ведет всех людей к спасению. Отсюда очевидно, что первопричину всех болезней следует искать в духовном мире. И действительно, первое упоминание в Библии о болезни находится после грехопадения первых людей в раю. Грех, болезнь и смерть связаны между собой и они не были в первозданной природе человека, пока он не согрешил. Болезнь напоминает человеку о смерти, это «звонок», который должен убедить человека что-то изменить в своей жизни, пока еще не поздно. Можно сказать, это защитный механизм, уберегающий человека от окончательного разрушения также, как и ощущение боли человеком предостерегает его от повреждений. Болезнь и боль – одно-



коренные слова.

Согласно христианской антропологии, человек - «микрокосмос», так как имеет в себе все элементы сотворенного Богом мира. Часть из них видима, а часть невидима. Невидимая часть – это душа и дух, видимая - тело со всеми происходящими в нем физиологическими процессами. Душа человека несет в себе разумные и неразумные силы. Неразумные силы души не подчиняются уму и дают жизнь каждой клетке тела человека. При этом нужно помнить, что человек – единое целое. Душа дает жизненную энергию телу, и если она сама нездорова, то и материальная часть повреждается изаболевает. К нездоровью души в первую очередь приводит уклонение ее высшей части – духа от Источника Жизни – от Бога. Если дух человека не находится в общении с Богом, то душа не получает силу от «Источника бессмертия». Поэтому и выходит цепочка от Адама: грех – болезнь – смерть.

Из Священного Писания и Предания можно увидеть те причины, по которым Всеблагий Бог попускает человеку болеть. В первую очередь, это грехи человека. К примеру, среди проклятий, которыми Господь грозит Израилю, если тот отступит от Его заповедей (см. Втор 28), упоминаются: бесплодие, моровая язва, чахотка, горячка, лихорадка и другие грехи родителей. При исцелении слепорожденного Господь говорит, что не согрешил ни он, ни его родители.

Для недопущения к злым и гибельным поступкам. Есть такая притча из апокрифов. Однажды Иисус Христос шёл с учениками по дороге, и увидели они безногого от рождения, просящего милостыню у дороги, и спросили ученики, почему нет ног у него? Христос ответил: «Если бы у него были ноги, огнём и мечом прошёл бы он всю землю».

Болезнь как испытание верности. Вспомним, как страдал проказой праведный Иов.

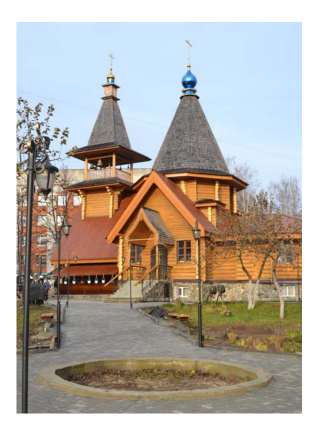
Болезнь как мученический подвиг. Святой старец Паисий говорил: «Я получил от своей болезни такую пользу, какую не получил от всего подвига аскезы, который совершал до того, как заболел. Чем больше мучается человек от болезни, тем более чистым и святым он становится – лишь бы он терпел и принимал болезнь с радостью...».

Каковы бы ни были духовные причины болезни, человек всегда должен прежде всего искать и видеть причину в себе, в своих грехах. Правильный диагноз в медицине дает возможность назначить правильное лечение. Верное понимание духовной причины – первый и существенный шаг человека к исцелению. Нужно помнить о том, что промысел Божий всегда направлен к благому, и болезнь в таком случае должна восприниматься как дар Божий, как лекарство от греха.

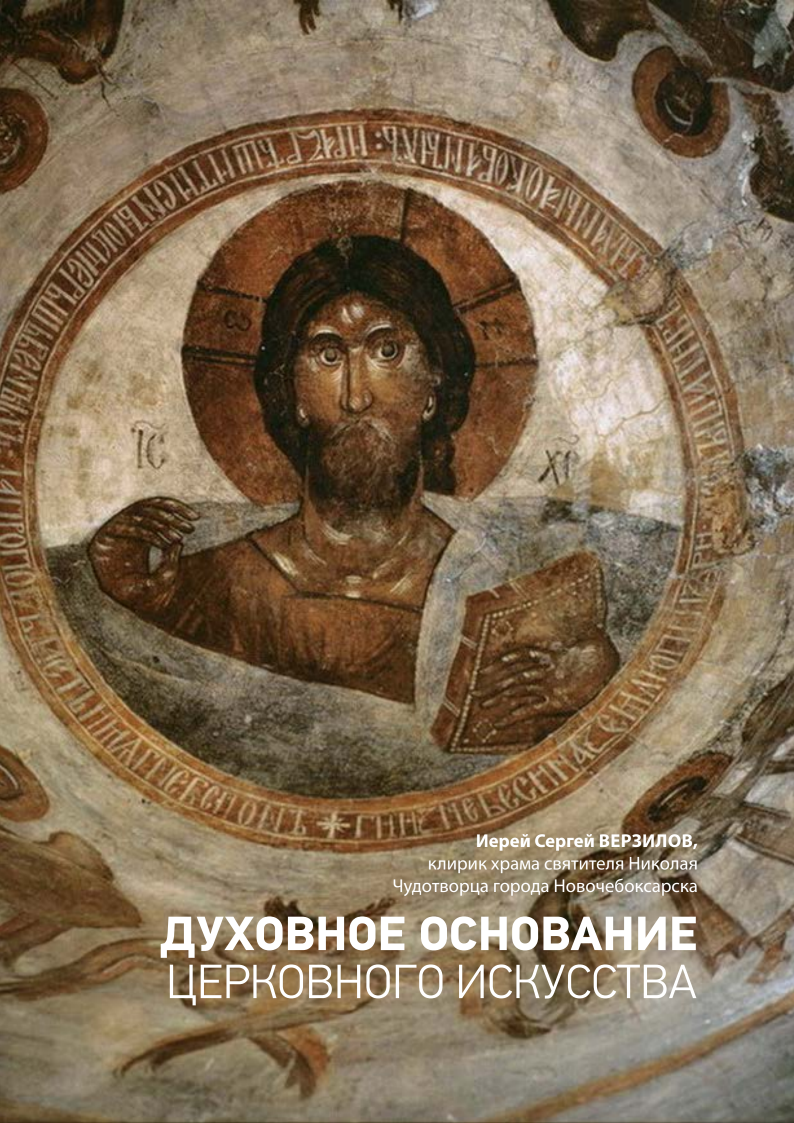
Из основ христианской антропологии видно, что для восстановления здоровья, человеку необходимо восстановить его связь с Богом. Для этого необходимо принять Промысел Божий ко благому, осознать духовную первопричину постигшей болезни, благодарить Бога за Его заботу, приготовить душу к воссоединению с Богом в Причащении Его Тела и Крови, предварительно очистив душу покаянием. Необходимо вооружиться безропотным терпением, верой и постоянством

в духовной жизни, регулярно приобщаясь к различным источникам Божественной благодати: Соборование, святая вода, масла, мощи, иконы, просфоры, но прежде всего к Причастию. Нельзя терять надежду. Для Бога не существует невозможного и если Ему будет угодно, Он исполнит прошение. 38 лет лежал расслабленный у Силоамской купели и Господь исцелил его. 12 лет страдала женщина кровотечением, истратив все свое состояние на врачей, Господь исцелил ее. Долгие годы слепой от рождения не мог и мечтать даже о том, что когда то сможет видеть и Господь даровал ему зрение.

Церковь не запрещает обращаться к врачам. Об этом говорится в книге Премудрости Сираха. Но не нужно возлагать на них всю надежду, успех их трудов зависит от Бога. Только Он всемогущий. Церковь предостерегает от обращения к оккультным методам лечения, которые вводят душу несчастного в общение с бесами, а через это разрушают всего человека, и если он не покается, то приводят к вечной гибели.





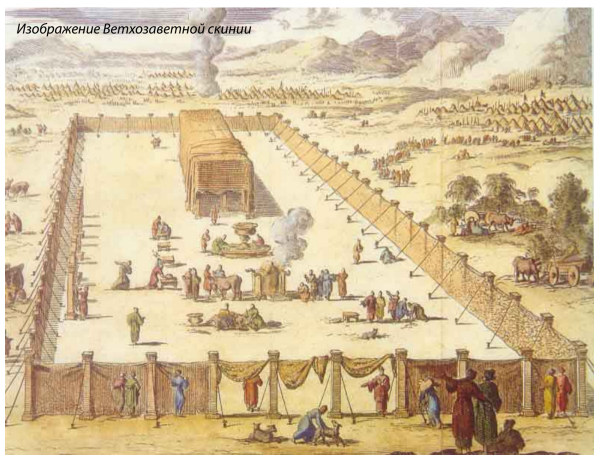


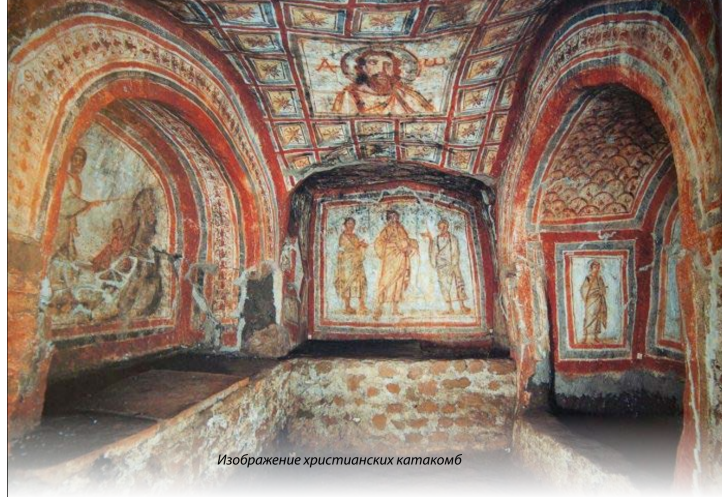
егодня, когда уже около трех десятилетий прошло после 1000-летия крещения Руси и врата православных храмов по-прежнему открыты для всех желающих, нередко приходится сталкиваться с непониманием, а подчас и отсутствием интереса к культуре храма у приходящих в храм людей. Воспитанные в равнодушии к церковному искусству, они поверхностно воспринимают духовную жизнь и, как правило, не приобщаясь к внешнему, остаются чужды главному. Главное в вере в Бога – познание Его и приобщение к Нему. Для этого и необходимо искусство Церкви, как выражение ее учения, посредством которого и познается Бог.

С первой главы Библейского повествования мы уясняем, что Бог творит Мир невидимый и Мир видимый, то есть мир реальный, где обитает человек, и мир сверхреальный, посредством которого и сообщается с Богом человек. Сам человек также, по Божественному решению, являет в себе соединение видимого и невидимого, материю и дух. Этот дух, вдохновенный Богом в человека, и

оживляет материю, сообщая ей особые свойства. Поэтому человек способен, используя земные средства, посвящать их Богу, наполнять их особым содержанием, превращать их в образы духовного Божественного мира.

Древнейшие люди вынуждены были столкнуться с тяжелыми условиями выживания на Земле, что нередко заставляло их обращать свой взор к небесам и искать защиты и помощи у Бога. С тех пор и начало зарождаться в людях особое желание - посвящать для общения с Богом специальные места, которые человек как мог украшал. Эти места были для человека сакральными, так как они давали человеку осознание близости к Богу и Горнему миру. Это стало маленькой частицей Небесного на земле. Неудивительно, что человек старался особенным образом почтить места поклонения Богу, украшая их лучшим, что было у него. Вначале такими местами были жертвенники, сложенные из мощных монументальных камней особым образом. Позднее Бог, благословляя это благое начинание человека, Сам помогал ему в этом соработничестве, откры-





вая людям возможности и способы совершенствования в развитии первых зачатков Церковного искусства.

Ветхозаветная скиния стала первым прообразом будущих храмов. Уже тогда, за несколько тысяч лет до нашего времени, появилось храмовое изобразительное искусство. Оно предполагало красивейшие вышивки золотыми нитями и вырезанные из лучших пород дерева, покрытые золотыми пластинками, скульптуры. Сама скиния, как предок современных храмов, явилась неким эталонным примером изображения мироустройства. Впоследствии все храмы стали равняться на скинию, разделяясь на последовательные отделы, перегородки между которыми стали образом границ миров. Святая Святых ветхозаветной скинии стала навсегда образом Небесного мира и родоначальницей современного алтаря. Святилище, как образ земного мира, стало в современных храмах центральным помещением и солеей. Двор же преобразился в притвор храмов, местом подготовки и настроя к молитве и участию в таинствах. Сама скиния была легким и разборным местом молитвы, так как того требовал походный кочевой образ жизни возвращающегося в родную землю народа – носителя веры во Единого Бога.

На фоне Монотеизма, избравший другой путь Политеизм (язычество) также не отрицал необходимость ищущей Богообщения человеческой души в видимых образах. Нельзя отрицать, что и языческий мир вложил немалую лепту в развитие храмового искусства. Многочисленные сохранившиеся до нашего времени памятники древней языческой архитектуры, скульптуры и живописи имеют религиозную направленность. Их оценка дает нам возможность сделать вывод об огромном влиянии религиозности на красоту и величие творения рук человеческих. Неудивительно, что просуществовавший так долго Политеизм, постепенно восходя от тварных образов к Первообразу, все-таки уступил Монотеизму.

Появление первых каменных храмов дало мощный толчок в развитии храмового зодчества. Стали зарождаться традиции, каноны и стили этой отрасли церковного искусства. Храмы стали наполняться особыми предметами – церковной утварью, к изготовлению которых также подходили с осознанием величия Того, кому их посвящали. Огромное развитие с тех пор претерпело и само богослужение. Оно стало более красивым и величественным. Появилось церковное пение. Постепенно оно разделилось

на несколько хоров по низким и высоким голосам, каждый из которых исполнял за богослужением свою партию. Примером этого служит Библейская книга Псалтирь, разделенная Пророком царем и псалмопевцем Давидом на псалмы особыми надписаниями для пения разными хорами при богослужении. С течением времени храмы и святыни неоднократно разграблялись и уничтожались, отстраивались заново и вновь запустевали. Языческий мир постепенно приходил в упадок. Иудейский мир, измученный войнами и все более тяжким порабощением, жил в ожидании перемен. Спасительные перемены должен был принести в мир Мессия.

С пришествием в мир Христа зародилась молодая монотеистическая религиозная группа Его учеников. Последователей Христа так и назвали – христиане. Несмотря на непонимание, отторжение, а позднее и страшные гонения, выпавшие на долю христиан, им было суждено совершить огромный по своему значению переворот во всех областях культуры того и последующих веков.

Христианское искусство первых веков после рождества Христова зарождалось в тяжелых условиях постоянных гонений и преследований. Это побуждало первых христиан искать способы для возможности безопасно совершать свои религиозные собрания. Пользуясь римским правом на законное совершение религиозных действия

на местах захоронений, христиане избрали местом своих собраний римские катакомбы. Катакомбы представляли собой целый комплекс подземных пещер и лабиринтов, выкопанных первыми христианами для захоронений своих соратников. Такие подземные пещеры в основном располагались за чертой города, что давало христианам надежду на безопасность при богослужении. Таких катакомб было довольно много. Наиболее крупными и значимыми из них были катакомбы Каллиста и Севастиана на Аппиевой дороге, катакомбы Присциллы на Новой Соляной дороге, катакомбы святой Агнии и Острианские на Номентальной дороге, катакомбы Домитиллы, катакомбы Марка, Марцеллина и Петра, катакомбы Коммодиллы. Многие из раннехристианских катакомб довольно неплохо сохранились до наших дней. Их изучение дает нам богатейшее представление о культуре первых веков христианства и памятниках его искусства. Само внутреннее устройство катакомб также может быть отнесено к первой христианской архитектуре храмостроительства. Несмотря на узкие коридоры, катакомбы имеют различные по величине помещения, обычно разделяемые по величине на три типа – Кубикулы, Крипты и Капеллы. В этих помещениях было найдено большое количество предметов, относящихся к различным видам искусства первых веков христианства. Это и многочисленные





фрески, состоящие из священных изображений и символов, мозаики, скульптуры и стеклянные сосуды с золотыми изображениями, традиционно именующиеся ампулами, используемые для священных масел, благовоний и воды.

Для изобразительного искусства первых веков христианства наиболее характерен язык символов и знаков. Этот символизм обусловлен, как и самой традицией Христианства иносказательно, в притчах, излагать Евангельские истины, так и вынужденной в эпоху гонений потребностью помечать места своих собраний символами, непонятными для иноверцев, но понятными и священными для христиан. Таких священных символов в искусстве раннего христианства весьма много. Основными и важнейшими их них являются, прежде всего:

Хлеб – как символ, напоминающий о чуде преумножения хлебов Христом и о хлебе Евхаристии, важнейшего Таинства христиан;

Рыба (рыбы) – символ, также напоминающий о чуде преумножения хлебов и рыб, являющийся также и акронимом имени Христа Спасителя;

Виноград – как символический образ

Христа,как лозы и ягод, как Его учеников, так и образ Евхаристии;

Якорь – символ христианской надежды на твердость в житейском море;

Феникс – символ воскресения;

Петух – символ Воскресения, пробуждения от сна;

Голубь с оливковой ветвью – символ надежды на спасение;

Крест – символ жертвы Христа, совершенной ради спасения человека.

Постепенно, желая еще более украсить места своих собраний, первые христиане стали переходить от символов к образам более сложным и содержательным. На сохранившихся в катакомбах фресках часто встречаются изображения библейских сюжетов, положивших начало употреблению икон в христианстве. Среди них можно отметить изображения Ноя в ковчеге, пророка Даниила во рву со львами, Ионы, освобожденного из чрева кита, воскрешения Лазаря, доброго пастыря со спасенной заблудшей овечкой на плечах, а также изображения Богородицы в образах Благовещения или Рождества Христова.

С ослаблением гонений у первых христиан появилась возможность перенести места

своих собраний из катакомб в обычные наземные дома. Самые обеспеченные члены общины охотно выделяли для совместной молитвы и трапезы свои большие просторные дома. Зачастую для этого отводилась верхняя часть дома. Главная комната обычно служила местом литургического общения и трапезы, а в прилегающих нередко устраивали бассейн для крещения. Снаружи такие дома-храмы имели весьма скромный вид, тогда как внутри комнаты были старательно расписаны фресками и украшены разноцветными мозаиками с библейскими сюжетами. Традиция домов-храмов просуществовала до начала 4 века. После 313 года, когда указом императора Константина Великого христианство получило право на законное существование, стали появляться первые базиликальные христианские храмы. Поначалу храмы были небольшие, но с увеличением численности членов общины появилась потребность в строительстве обширных сложных по конструкции вместительных храмов. Вдохновляющим примером для архитекторов теперь была не только древняя скиния. Храм стал восприниматься как спасительный корабль, образом для которого служил Ветхозаветный ковчег Ноя. Храм базилика состоял из нескольких приделов (нефов) условно разделенных рядами колонн. Алтарное пространство (апсида) примыкала к базилике с восточной стороны и часто закрывалась от основного нефа (атрия) арочными колоннами, иногда с завесой. С западной стороны к храму примыкал притвор (нартекс), где обычно за Богослужением находились оглашенные, готовящиеся к крещению. К пятому веку обычная прямоугольная форма базилики постепенно трансформировалась в крестово-купольную, которая получила большое распространение и утвердилась позднее на востоке Римской Империи.

Пережив страшные годы гонений, доказав всему миру свое право на существование, Церковь Христова стала полноправным религиозным институтом со своей иерархией и развивающейся культурой. Стали зарождаться церковные каноны и правила, в том числе и в вопросах церковного искусства. Большая часть церковных канонов 4-5 веков коснулась именно изобразительного церковного искусства. Основной идеей иконопочитания в христианстве стал тезис Великих каппадокийцев: «Честь, воздаваемая образу, восходит к Первообразу». Икона, с того времени, перестает быть простым изображением сюжетов Ветхого или Нового Заветов. Икона становится образом, несущим глубокую Богословскую мысль. Перед иконописцем встает непростая задача изобразить на иконе то, что наяву невозможно увидеть глазами, благодать Горнего Мира. Свобода иконописца в написании каноничной иконы остается лишь в манере исполнения и выборе цветового решения. Несоблюдение общецерковных канонов при написании образа накладывает негативный отпечаток на сам образ и влечет за собой искаженное восприятие или даже непонимание духовных основ Православной веры. Такое непонимание



иконоборчестве, для уврачевания которого и был в 787 году созван Седьмой Вселенский Собор. Решения именно этого Собора, а также, так называемого, Трулльского Собора 692 года являются источниками правил и канонов об иконопочитании в Православии. Западная Римская Церковь не подписала решения Трулльского Собора, не приняв, тем самым, канонов Восточной Церкви и наметила свой путь развития церковного искусства. Именно поэтому в Западных (католических) храмах мы видим в их образах преобладающую над духовностью чувственность, желание изобразить более тварную земную красоту, чем красоту духовного мира, требующую от иконописца глубокой личной аскезы. Восточный (православный) путь иконописи немыслим без аскетики. Эта взаимосвязь особенно заметно проявилась в православном иконографическом искусстве под влиянием опыта исихазма в XIV-XVI веках.

С окончанием иконоборческих споров в Византии начался период окончательного формирования иконописных традиций Православного Востока. Сам подход к написанию православных икон стал логически завершенным и более строгим, что наложило несомненный отпечаток и на церковное искусство Древней Руси.

К концу Х века, стараниями Великого князя Владимира, языческая Русь медленно, но верно христианизируется. Вместе с Православием на Руси появляются новые веяния во всех областях искусства. Воспринятая Русью культура Византии не вытеснила собой культуру славян, но оказала на нее огромное влияние. Наибольшее проявление этого влияния выразилось в иконописи Руси. Пришедшее на Русь аскетическое движение умно-сердечной молитвы, отложило глубокий отпечаток на самом подходе к написанию икон целого ряда знаменитых иконописцев Руси. В этом ряду особо выделяются имена таких знаменитых мастеров как преподобный Алипий Печерский, Феофан Грек, преподобный Андрей Рублев, Даниил Черный, Дионисий. Эти искуснейшие иконописцы оставили после себя такое богатое духовное наследие, что без их работ не мыслится Православное искусство Руси. Стиль и цветовое исполнение иконописи этих мастеров различаются, но неизменным остается одно – необычайная духовная глубина и богословское содержание образов, оставляющих неизгладимое впечатление на душе человека. К сожалению, последующие иконописцы, хоть и старались следовать традиции, так и не смогли воссоздать той глубины передачи духовного света через образ. Причиной тому послужило проявление светской культуры в среде церковного искусства, что отразилось в «приземленности» или «очеловечивании» иконописных образов. Эта тенденция получила название «живоподобие».

В 16-17 веках, в связи с многочисленными случаями явления Богородицы, значительно умножается число Ее образов, в большинстве случаев являющимися списками с более древних почитаемых образов и дополненных иконописцами сюжетами явлений. Самые поздние из этих образов, под влиянием классицизма, пишутся уже в академическом стиле в духе натурализма.

В последующие столетия православная иконописная традиция все более упрощается. Появляется большое количество иконописцев – самоучек, не соблюдающих в своих работах строгого следования канонам иконописи. Иконописцы «нового времени» стараются делать упор на яркое цветовое исполнение и максимальный реализм образов, не придавая должного внимания тонкому свету, что делает образ скорее повествовательным, нежели учительным. С появлением печатных образов, писаная икона становится редкой даже в храмах и постепенно повсеместно вытесняется печатной.

В дореволюционных храмах икон было не очень много. В основном, они располагались на алтарном иконостасе, который в русской традиции стал насчитывать несколько рядов. Число таких рядов могло достигать шести. Сверху иконостас венчался большим крестом с распятием. Стены храмов покрывались росписями. После окончаний религиозных гонений XX века, когда храмы стали вновь открываться, стены храмов стали обильно покрываться иконами, спрятанными неравнодушными прихожанами у себя дома и вновь возвращенных храму.

Сегодня, когда мы становимся свидетелями возрождения храмового строи-



Икона Андрея Рублева Троица XV век

тельстваРоссии, мы не можем не замечать тенденций возвращения к древнерусским православным традициям. Становится очень много деревянных храмов. В каменных храмах стены расписываются иконописными образами. Иконостасы храмов украшаются резьбой и писаными иконами в стиле знаменитых иконописцев Руси. При современных технологиях, сейчас у людей появилась возможность самим изготовлять православные иконы для домашнего иконостаса. При этом важно отметить, что во все времена к иконописи допускались сов-

сем неслучайные люди, так как каноны Церкви предписывают особое образование и высокодуховный образ жизни иконописца. Только чистота веры и души мастера, вместе с молитвой и освящением, может стать условием вдохновенности образа. Следовательно к изготовлению даже домашней иконы нужно подходить с надлежащей ответственностью и глубокой любовью к образу Того, Кто будет изображен на ней. Не стоит забывать, что образ возводит к Первообразу и почитание Бога начинается с почитания Его образа.



## СЕМЬЯ - ЭТО СЕМЬ Я

емья в православии несет глубокий смысл: в понимании верующего человека она – малая Церковь, воплощение христианской любви. Создать семью такой, какой её видел Господь, – это один из путей спасения людей. Он самый доступный, но в то же время очень непростой. Супруги Сергей и Ольга Юхтановы, прихожане Новочебоксарского Храма святителя Николая Чудотворца, убеждены, что с верой в Бога преодолеть этот путь гораздо легче.

Познакомились Сергей и Ольга будучи студентами в 2003 году. Признаются, что почувствовали друг в друге родную душу. Правда, вскоре на их долу выпало испы-

тание расстоянием: Сергей окончил вуз и уехал в Новочебоксарск, а Ольге предстояло еще два года учебы. Так и жили на два города: то он к ней в гости, то она его навестит. «Было мучительно, – признается глава семейства. – Но с Божьей помощью мы справились».

Семейный союз молодые узаконили Таинством Венчания в 2008 году, а спустя почти год оформили отношения в загсе. «На самом деле, по правилам, сначала нужно было расписаться и лишь потом венчаться, а у нас получилось наоборот. По Божьему промыслу, не иначе. Мы, честно признаться, о таком порядке не знали. Пришли в храм, нас обвенчали», – делятся супруги. На тот момент Сергей и Ольга только начинали свой путь к Богу и церкви. Нет, конечно, семя православия в них посеяли еще родители: оба выросли в семьях, где чтут христианские традиции.

Сергей: – Моя мама по возможности ходила в храм на службу, на которую брала с собой и меня. Признаться, вел я себя там не самым лучшим образом, озорничал. Маленькому ребенку не так-то просто находиться в храме. Другое дело, когда он постоянно соприкасается с храмом, службой, то конечно, у него появляется осознание и поведение соответствующее.

Ольга: – Когда была ребенком, мама подарила мне детскую Библию. Я ею попросту зачитывалась. И отправляя на учебу в университет, она положила ее в мой чемодан. Я ее постоянно перечитывала и уже более осознанно. Помогала она мне очень. Тогда же выучила первые молитвы, а по вечерам стала читать 90 псалом. Была некая внутренняя потребность в этом. Неподалеку от вуза, в котором училась, располагается монастырь, и мне так хотелось зайти туда, но за годы учебы так и не побывала там. Переехав в Новочебоксарск, желание ходить в храм не пропало, напротив, усилилось.

### – Зачастую, люди к Господу приходят через скорби. Что привело вас?

Сергей: – Не было бы скорби, не было бы радости. Но по Божьей милости, не горе и печали нас привели к Богу, а радость. Когда узнали, что скоро станем родителями, беззаботная жизнь ушла на задний план и пришло осознание, ответственность. Мы стали задаваться вопросом о том, как воспитывать ребенка и как нам вести себя.

Незадолго до рождения первенца – Марии, встретили в храме коллегу Ольги, с которой они не виделись около двух лет. Она старше нас, опытнее, да к тому же воцерковленная женщина. Я до того не был с ней знаком, но почему-то захотелось, чтобы именно она стала крестной для нашей дочери. В моем понимании, крестный не тот, кто дарит подарки, а кто молится за своего крестника. С благословения батюшки, она стала крестной мамой всех наших детей.

**Ольга:** – Уверены, что это Господь ее нам послал. Он ведь каждого зовет к себе: тихонь-

ко стучится в наши двери, в наши сердца. А мы не спешим Ему их открывать. Наш путь к Богу растянулся: мы вроде и выросли в православии, но при этом не были воцерковлены. Наверное, прежде не были готовы принять Его.

Крестная наших детей помогла нам сделать этот важный шаг навстречу к Господу. Она беседовала с нами о церкви и Боге, просвещала духовно, наставляла нас и делилась своим опытом, который мы с радостью перенимали. Нам хотелось узнавать больше и быть еще ближе к Богу.

После рождения старшей дочери каждый день ходили в храм. Машенька с малых лет знала молитвы. Бабушки в церкви даже удивлялись. А она их не учила, просто ежедневно слышала, вот и запомнила.

К слову, в семье Юхтановых сейчас подрастают уже четверо детей: две дочки – девятилетняя Мария и семилетняя Дарья, а также два сына Александр (4 года) и Иван (1 год).

Детский сад никто из малышей не посещал. Супруги решили, что в детском возрасте им особенно важно находиться рядом с матерью. Но и дома им скучать не приходится – занимаются дома с мамой, лепят поделки, изучают Евангелие. Старшие девочки теперь уже сели за парты православной школы.

Все дети с раннего возраста приобщены к церковной жизни: вместе с родителями посещают воскресные службы и непременно причащаются. По словам супругов, для детей в этом нет ничего сверхъествественного, они с раннего детства в этой среде: младшие приобщаются, глядя на старших, а старшие – глядя на родителей.

Юхтановы чтут и празднуют все православные праздники. С особым трепетом ждут, особенно дети, самые главные – Рождество, Крещение и Пасху. И готовятся к ним они со всей ответственностью – постятся, читают Евангелие. К Пасхе в семье принято своими руками печь куличи и красить яйца. В этом году появилась еще одна традиция – печь имбирное печенье к Рождеству.

«Дети их сами раскрасили, а потом мы вместе упаковали их в праздничные коробочки и подарили всем друзьям», – делится Ольга.

Летние месяцы семья Юхтановых по большей части проводит в деревне. Там и дом, и большой огород. «Сорок соток сча-

стья», – с улыбкой обозначает земельные владения глава семейства.

Ольга: – Сажаем овощи, заводим кур, козу. Там свежий воздух и продукты со своей грядки. Детям нравится проводить время за городом. Да и к труду они приучаются, что немаловажно: помогают и полоть, и собирать урожай, и сено ворошить. Каждому выделяю грядку, и они сами решают, что на ней посадить. Ухаживают, поливают и переживают, если нет всходов. А уж как радуются, когда видят плоды своего труда – выросший урожай.

# – Сегодня многие семейные пары страшатся многодетности. Для православных семей – это в порядке вещей, как правило. Почему?

Сергей: – Семья – это Семь Я. Вот тогда семья полноценная. А вообще, на все воля Божья – сколько он пошлет, столько и будет. У верующего человека не возникает дилеммы относительно количества детей. Наоборот, сложнее, когда в семье один-два ребенка. По себе знаю. У меня только двоюродные братья и сестры, и помню, как в детстве радовался, когда они приходили к нам в гости.

Преимущество большой семьи в том, что в ней нет места эгоизму, на мой взгляд. Дети учатся делиться, помогать друг другу. И потом, во взрослой жизни для них не составит труда делиться с ближним своим.

Ольга: – Муж и жена воссоединяются для того, чтобы спастись. Это главная цель каждого верующего. С детьми сделать это легче, при условии, что родители воспитали их в православных традициях, научили молиться: при жизни – за здравие, а после смерти – за упокой. Мы молимся о спасении наших предков, а дети, дай Бог, будут молиться о нас.

Мне кажется, что ребенка сложнее воспитывать, когда он живет без веры и не посещает храм – ему не на что опираться в данном вопросе. А православные родители опираются на Божьи заповеди и все ответы находят в Библии, Евангелие.

Именно духовному воспитанию своих детей Сергей и Ольга уделяют особое внимание.

**Ольга:** – Православная семья, построенная по Священному писанию, подразумева-

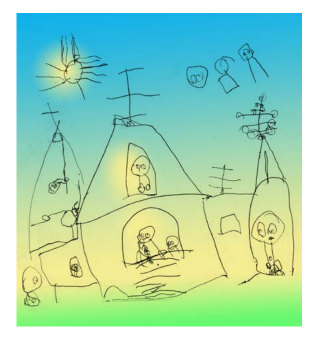


Рисунок Антона Андреева, 2 года 7 мес.

ет, что муж – глава семьи, но при этом бережно и с любовью относится к жене, которая, в свою очередь, почитает и уважает мужа, заботится о нем и во всем помогает. Супруги в браке учатся терпению, смирению. Если случилась ссора, то находят в себе силы попросить прощения.

Поэтому важно воспитывать не только детей, но и себя: следить за своими мыслями, словами, поступками. Ведь дети – это зеркало родителей, их отражение.

**Сергей:** – Когда дети видят такие взаимоотношения, то и сами учатся этому. А главное, будут почитать своих родителей. Одна из заповедей так и гласит: «Чти отца твоего и матерь твою, да благо тебе будет, да долголетен будешь на земле».

#### – Что вам дает вера в Бога?

Сергей: – Когда у человека нет матери и отца – человеку тяжело. Бог – это наш Отец небесный. Мы ему молимся: «Отче наш». И если человек живет без Бога – он фактически живет без Отца, становится «сиротой». Вера дает силы преодолеть любые трудности и жизненные испытания. Справиться с ними легче, когда Бог рядом. С таким чувством и надо жить. Вера в Бога должна быть нашим естественным состоянием.

Беседовала Марина Иванова



# СЛЁТ ПРАВОСЛАВНОЙ МОЛОДЕЖИ

Игнатий, епископ Мариинско-Посадский,

викарий Чебоксарской епархии, председатель отдела по работе с молодежью Чебоксарско-Чувашской епархии

о благословению Главы Чувашской митрополии митрополита Чебоксарского и Чувашского Варнавы с 13 по 15 июля 2018 года состоялся слёт православной молодежи «Посадские встречи на Государевой горе».

В общей сложности Слёт собрал около 100 школьников и студентов – молодых прихожан храмов Чебоксарско-Чувашской епархии. Главным организатором Слёта выступил Епархиальный отдел по работе с молодежью.

Всех прибывших на мероприятие гостеприимно встретил город Мариинский Посад, где в районном Доме культуры и творчества состоялось торжественное открытие Слёта.

На открытии было оглашено приветствие митрополита Чебоксарского и Чувашского Варнавы участникам: «Сердечно рад приветствовать всех собравшихся на одно из самых важных и ожидаемых мероприятий этого года – слёт православной молодежи «Посадские встречи на Государевой горе», проводимый в городе Мариинский Посад Чувашской Республики. Данный Слёт в Чебоксарской епархии проводится впервые и объединяет верующих молодых людей многих храмов нашей митрополии. Сегодня здесь присутствуют представители различных социальных слоев, возрастов и национальностей со своими интересами и предпочтениями, авторитетами и ориентирами. Но главное, что всех объединяет – это вера в Господа Нашего Иисуса Христа. Поэтому важнейшей целью Слёта является духовное объединение молодых людей вокруг главы Церкви, Господа Иисуса Христа, и в связи с этим молитвенно желаю вам твердой и осознанной веры. За время проведения Слёта каждый из вас сможет лично пообщаться со священнослужителем, смело задать волнующий вопрос, помолиться за богослужением в храме, и я всецело надеюсь, что всё это поможет вам больше узнать о нашей православной вере, духовной жизни и «чтобы вера ваша утверждалась не на мудрости человеческой, но на силе Божией» (Кор.2:5).

Немаловажным является и то, что на Слёте будут проводиться экскурсии, мастерклассы, концерты, а также состоится работа образовательных площадок. Всё это создаст необходимые условия для самореализации молодежи и задаст определенный тон для формирования новых общественных объединений православных верующих молодых людей при приходах нашей епархии. Кроме того, данные мероприятия, несомненно, будут способствовать установлению добрых и дружественных взаимоотношений между участниками Слёта, которые будут продолжаться и развиваться и по его окончании.

Дорогая сердцу молодёжь! Будьте деятельными, не ленитесь, постигайте суть Евангельского учения и духовно возрастайте. Совершайте дела любви и свидетельствуйте об Иисусе Христе не только посредством слова, а еще и своей доброй жизнью и христианским поведением. Призываю на вас Божие благословение и напутствую вас словами апостола Павла: «Да владычествует в сердцах ваших мир Божий, к которому вы и призваны в одном теле, и будьте дружелюбны» (Кол. 3:15).

Божией милостью, Варнава, митрополит Чебоксарский и Чувашский

Со словами приветствия выступили глава администрации Мариинско-Посадского района Мясников Анатолий Аркадьевич и начальник Управления молодежной политики Министерства образования и молодежной политики Чувашской Республики Головина Анна Германовна. Торжественная часть открытия слёта православной молодежи

была продолжена праздничным концертом, который был подготовлен силами молодежных клубов храмов Чебоксарско-Чувашской епархии. Достойным окончанием официальной части стало выступление начальника Управления молодежной политики Министерства образования и молодежной политики Чувашской Республики Головиной А.Г. с сообщением «О реализации молодежной политики в Чувашской Республике». По окончании концерта состоялся ужин, после которого все участники Слёта отправились к Государевой горе – историческому месту, где, как известно, обедала императрица Екатерина Великая и, согласно местной легенде, потеряла золотую ложку. Все основные мероприятия Слёта проходили в этом живописнейшем уголке Мариинско-Посадского района, где и был разбит палаточный городок. Участники были поделены на отряды, и вечером представители отрядов на сооруженной сцене представляли свои отряды - название, девиз и показывали небольшое представление или исполняли песню.

Во второй день, 14 июля, состоялась работа образовательных площадок. Молодёжь могла выбрать наиболее близкую тему и принять участие в дискуссии.

Первая часть работы образовательных секций состояла из трёх тематических докладов:«Поговорим о самом главном» с епископом Мариинско-Посадским Игнатием, викарием Чебоксарской епархии;про «Опыт создания православного молодежного объединения» рассказал Ярославцев Владимир Юрьевич, руководитель молодежного клуба при храме в честь иконы Божией Матери Взыскание погибших г. Чебоксары;семейный психолог Лепешкин Димитрий Васильевич осветил вопрос взаимоотношений мужчины и женщины в лекции «Он и она».

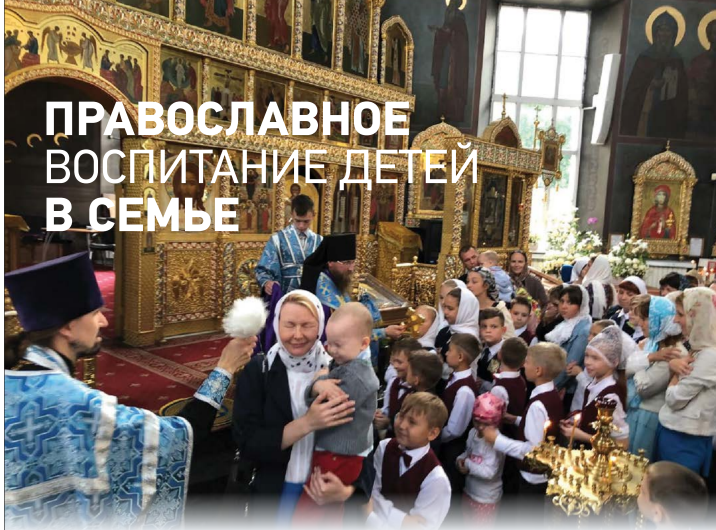
После небольшого перерыва на чай участники Слёта посетили вторую часть работы образовательных секций:«Как вести группу в социальных сетях» рассказал Ярославцев Владимир Юрьевич, руководитель молодежного клуба при храме в честь иконы Божией Матери Взыскание погибших г. Чебоксары;Йовенко Артём Романович, федеральный эксперт проектов Федерального агентства по делам молодё-

жи, представил доклад «Цифровая среда и коммуникации»;начальник Отдела молодежного и общественного развития администрации г. Чебоксары Трофимов Станислав Олегович представил доклад на тему: «Поддержка талантливой молодежи, социальные проекты и гранты».

По окончании работы образовательных секций состоялся обед. Передохнув и совершив молитвенное правило ко Святому Причащению, участники Слёта направились на Всенощное бдение в собор Святой Троицы г. Мариинский Посад. В воскресенье, 15 июля, молодёжь молилась за архиерейской Божественной Литургией и причастилась Святых Христовых Таин. На богослужении помогали участники ЧРОО «Православные добровольцы Чувашии» и пел молодежный хор. По окончании богослужения для участников и гостей Слёта была проведена экскурсия по городу Мариинский Посад, после которой состоялся обед и завершающий праздничный концерт на Государевой горе, на котором была показана импровизированная сценка о проведенном на Слёте времени. В дни Слёта все желающие смогли искупаться в святом источнике, находящемся у подножия Государевой горы, а одной из участниц Слёта – Вере Дмитриевой посчастливилось найти на Государевой горе «золотую ложку Екатерины Великой».

По окончании Слёта ко мне подходила молодежь и благодарила за неоценимую возновые знания и умения, посетить различные мастер-классы (игре на гитаре, самообороне), возможность найти новых друзей, встретить солнечный закат на берегу Волги, дружно пообщаться у костра, вместе петь песни под гитару. Особенно ценно, как отметили участники Слёта, для всех было общение со священнослужителями, возможность задать им волнующий вопрос и, конечно же, помолиться всем вместе за богослужениями. Такая благодарность и положительные отзывы о проведенном мероприятии для меня, как руководителя Епархиального отдела по работе с молодежью, является одним из показателей того, что Слёт прошел весьма продуктивно, и я очень надеюсь, что молодежь смогла извлечь для себя много положительного, ценного и необходимого. Очень важно, чтобы молодые люди дорожили своим временем, не теряли его впустую, а получали новые полезные знания и умения, посещали как можно чаще богослужения в храме, оказывали помощь нуждающимся, всегда оставались дружелюбными и жили настоящей христианской жизнью, чтобы их вера была живой и действенной. Думаю, что организация таких мероприятий будет способствовать, хотя бы в малой мере, достижению данных целей. Поэтому их проведение планируется сделать традиционным и ежегодным. А пока приглашаю молодых людей Чувашии принять участие на съезде православной молодежи Чувашской митрополии, который состоится в г. Чебоксары осенью этого года.





Иерей Иоанн МАШТАКОВ,

клирик Покровско-Татианинского собора г. Чебоксары

## Все воспитание воодушевляется верой в возможность преображения и просветления души человеческой.

Протоиерей Василий Зеньковский

сновой духовно-нравственного воспитания детей является православная семья. Семья начинается с брака. Брак между мужчиной и женщиной установлен Самим Господом: «И сотворил Бог человека по образу Своему, по образу Божию сотворил его; мужчину и женщину сотворил их. И благословил их Бог, и сказал им Бог: плодитесь и размножайтесь и наполняйте землю» (Быт. 1:27-28).

Брак «есть таинство, в котором при свободном обещании верной любви освящается супружеский союз жениха с невестой для чистого рождения и воспитания детей и для взаимного вспоможения во спасении»1

По слову святителя Иоанна Златоуста, брак стал для христиан «таинством любви», в которой участвуют супруги, их дети и Сам Господь. Совершение этого союза любви возможно лишь в духе христианской веры.

В подвиге добровольного жертвенного служения друг другу.

Для каждого из членов семья является школой любви как постоянной готовности отдавать себя другим, заботиться о них, оберегать их. На основе взаимной любви супругов рождается родительская любовь, ответная любовь детей к родителям, бабушкам, дедушкам, братьям и сестрам. Радость и горе в духовно здоровой семье становятся общими: все события семейной жизни объединяют, усиливают и углубляют чувства взаимной любви. По мнению протоиерея Сергия Четверикова, «начало христианской семьи полагается христианским браком. С христианской точки зрения брак есть великая святыня, великая тайна, Божие установление. Только христианская семья и Церковь могут обеспечить ребенку возможность сохранения индивидуальных духовных особенностей, не разрывая в то же время его

связи и со всею окружающею средою, не замыкая его в себе самом».

Первой социальной структурой, частью которой оказывается ребенок, является семья. Она обладает самым значительным воспитательным потенциалом в сравнении со всеми другими институтами воспитания. Являясь естественной и первоначальной средой для формирования личности ребенка, она формирует его умственный кругозор, характер, привычки; дает основные представления о жизненных целях и ценностях. Влияние семьи на личность ребенка обусловлено той неразрывной связью, которую имеют дети и родители. Не случайно родители на расстоянии чувствуют, если с детьми что-то происходит. Находясь в постоянной близости с родителями, дети, как губки, впитывают в себя те качества, которые присущи родителям. Они усваивают их привычки, их мировосприятие, систему ценностей. Поэтому от семейного воспитания во многом зависит то, каким будет человек в будущем. В христианстве семья призвана быть малой Церковью, она должна представлять из себя единый целостный организм в Духе Святом, состоящий из «нескольких любящих друг друга людей, скрепленных живой верой, стремящийся жить по Его заповедям. З Именно христианская семья должна быть для ребенка первой и важнейшей школой христианской добродетели, именно она должна заложить фундамент христианской веры и нравственности. Для выполнения этой задачи она должна соответствовать ряду условий.

Во-первых, в семье должна быть установлена правильная иерархия ценностей: на первом плане – духовная сторона, на втором – материальная. Жизнь по заповедям Божиим должна быть основой семейных отношений. Сами родители должны быть искренне верующими и благочестивыми людьми, являть достойный пример христианской жизни.

Во-вторых, весь семейный уклад должен быть построен на основе жертвенности и христианской любви. Без искренней любви между членами семьи невозможно истинное полноценное христианское воспитание. Семья, в идеале, должна быть школой любви. Опыт любви, полученный ребенком внутри семьи, накладывает неизгладимый отпечаток на его личность, закладывает прочную основу

для формирования всех других христианских добродетелей. Напротив, отсутствие в семье атмосферы любви и доброжелательности способно оказать очень негативное влияние на ребенка, способствовать формированию определенных отрицательных черт характера, и даже пороков, таких как жестокосердие, раздражительность, скрытность.

В-третьих, христианская семья должна быть построена по принципу иерархичности. Каждый член семьи должен занимать свое место, должно быть четкое распределение обязанностей. О необходимости и целесообразности иерархического устроения семьи говорит Св. Писание: «Всякому мужу глава Христос; жене глава – муж» (1Кор.11, 13), «учить жене не позволяю, ни властвовать над мужем, но быть в безмолвии. Ибо прежде создан Адам, а потом Ева» (1Тим.2, 12-13), «жены, повинуйтесь своим мужьям во всем» (Ефес.5, 22,24), «дети, повинуйтесь своим родителям в Господе; ибо сего требует справедливость» (Еф.6,1).

В-четвертых, христианское воспитание должно строиться в соответствии с национальными, отечественными традициями. Например, в нашей стране следовать тем принципам, на которых строилась семейная жизнь в традиционных российских семьях. Все, что воспринимается ребенком в семье в раннем детстве, обращается в навык, становится частью его личности, и впоследствии очень трудно, а порой и невозможно, изменить сложившиеся в детстве образ мыслей и стереотипы поведения. Поэтому очень важно с раннего детства дать правильное направление душе ребенка, своевременно наполнить ее положительным христианским содержанием, заложить основы благочестивой жизни: приучить к молитве, богослужению, частому приобщению к Святым Тайнам. Известно, если человек получает в детстве христианское воспитание, то это, как правило, становится залогом его нормального христианского развития в будущем.

Семья и дом должны являться для детей духовной крепостью, которая защищает их от искушений мира сего. Родители должны помочь детям устоять против этих искушений. Ежедневно должны быть готовы преодолевать влияние мира здоровым христианским воспитанием.