ПРАВОСЛАВНЫЙ ЖУРНАЛ № 4 (14) 2016

#### БОГ и ЧЕЛОВЕК

ВЕСТНИК ЧУВАШСКОЙ МИТРОПОЛИИ

#### СОСТАВ РЕДАКЦИОННОГО СОВЕТА

- 1. Председатель Высокопреосвященнейший Варнава, митрополит Чебоксарский и Чувашский
- 2. Преосвященнейший Стефан, епископ Канашский и Янтиковский
- 3. Преосвященнейший Феодор, епископ Алатырский и Порецкий
- 4. Архимандрит Василий (Паскье), наместник Свято-Троицкого мужского монастыря г. Чебоксары
- 5. Протоиерей Николай Иванов, секретарь Епархиального управления, настоятель Покровско-Татианинского собора г. Чебоксары
- 6. Протоиерей Владимир Теплов, настоятель храма Рождества Пресвятой Богородицы г. Алатыря
- 7. Иерей Геннадий Поляков, клирик кафедрального собора в честь Введения во храм Пресвятой Богородицы г. Чебоксары
- 8. Кугураков И.К., искусствовед, доцент ЧГПУ им. И.Я. Яковлева
- 9. Сергеева О.Ю., кандидат педагогических наук, доцент кафедры социально-гуманитарных дисциплин Чебоксарского политехнического института (ф) МГОУ
- 10. Мордвинова А.И., старший научный сотрудник отдела искусствоведения Чувашского государственного института гуманитарных наук, кандидат искусствоведения

#### СОСТАВ РЕДАКЦИИ ЖУРНАЛА

Главный редактор – иерей Геннадий Поляков, клирик кафедрального собора в честь Введения во храм Пресвятой Богородицы г. Чебоксары

Литературный редактор – Светлана Кузнецова

Художественный редактор – Анатолий Брындин

Технический редактор – протодиакон Валерий Краснов (Чебоксарская епархия)

Интернет-редактор – иерей Андрей Евсеев, клирик кафедрального собора в честь Введения во храм Пресвятой Богородицы г. Чебоксары

Дизайн и верстка – Ирина Андреева

Корректор – Петр Андреев

Корреспонденты – Светлана Кузнецова, Зинаида Паршагина

Фотографы – Андрей Кирсанов, Ирина Андреева



#### СОДЕРЖАНИЕ

#### ЧУВАШСКАЯ МИТРОПОЛИЯ

| Рождественские послания            | 2  |
|------------------------------------|----|
| Поздравления митрополита Варнавы   |    |
| с 40-летием архиерейской хиротонии | 6  |
| Указы, распоряжения, хиротонии     | 8  |
| Репортаж из Иерусалима             | 14 |
| Новости                            |    |

#### БОГ И ЧЕЛОВЕК

#### Спасение сегодня.

| О Ксенитии или странничестве                 | 28 |
|----------------------------------------------|----|
| Герои духа и святые места.                   |    |
| Светильник, сокрытый под спудом              | 34 |
| Поможем разобраться.                         |    |
| Кто есть Христос и кто мы рядом с ним        | 40 |
| Наследие. Храму Иверской иконы Божией Матери | 1  |
| г. Алатыря 170 лет                           | 42 |
|                                              |    |

#### ЦЕРКОВЬ И ОБЩЕСТВО

| Приход. Приходская община как образовательны     |
|--------------------------------------------------|
| институт50                                       |
| Берегись духовного блуда. Трезвость - путь возро |
| ждения России55                                  |
| Общее дело. Поход в Духову Рощу60                |
| Светлая память. Иерей Анатолий Шестопалов64      |

Православный журнал «ВЕСТНИК ЧУВАШСКОЙ МИТРОПОЛИИ «БОГ И ЧЕЛОВЕК» № 4 (14), октябрь-декабрь 2016. Учредитель: Чувашская митрополия Русской Православной Церкви, Московский Патриархат. Адрес редакции: 428018, Чувашская Республика, г. Чебоксары, ул. К. Иванова, д. 21. Тел./факс: (8352) 58-62-26. E-mail: vestimitropolia@gmail.com. Цена свободная. Вестник Чувашской митрополии «Бог и человек» выходит 1 раз в квартал. Издается с октября 2013 года. Тираж 998 экз.

Отпечатано в типографии: ЗАО «ЦСП «ТИПОГРАФИЯ БРЫНДИНЫХ», г. Чебоксары. ул. Мичмана Павлова. 14 а. тел./факс: (8352) 45-42-10.



РОЖДЭСТЕЭНСКОЭ ПОСЛАНИЯ МИТРОПОЛИТА ЧЭБОКСАРСКОГО И ЧУБАШСКОГО БАРНАВЫ, ГЛАВЫ ЧУБАШСКОЙ МИТРОПОЛИИ

БОГОЛЮБИВЫМ ПАСТЫРЯМ,
ЧЭСТНОМУ ИНОЧЭСТВУ
И ВСЭМ ВЭРНЫМ ЧАДАМ
РУССКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЭРКВИ
ЧУВАШСКОЙ МИТРОПОЛИИ

«Увидев же звезду, они возрадовались радостью весьма великою. И войдя в дом, увидели Младенца с Мариею, Матерью Его, и пав, поклонились Ему».

(Мф. 2, 10 – 11).

#### ВОЗЛЮБЛЕННЫЕ О ГОСПОДЕ, БОГОЛЮБИВАЯ ПАСТВА, ОТЦЫ, ЧЕСТНЫЕ ИНОКИ И ИНОКИНИ, ДОРОГИЕ БРАТЬЯ И СЕСТРЫ!

От всей души поздравляю вас с праздником Рождества Христова и наступающим Новолетием!

По неисповедимой милости Божией к нам, мы вновь переживаем величайшую радость Божиего благоволения ко всему миру, «ибо ныне родился... в городе Давидовом Спаситель, Который есть Христос Господь» (Лк. 2, 11).

Какой необъятной радостью исполнился мир в эту святую таинственную ночь, когда Сын Божий, принятием человеческой плоти, воссоединил небо с землей, человека с Богом и положил начало нашего спасения, как говорит св. Афанасий Александрийский: «Бог стал человеком, чтобы человек стал Богом». Вот почему небо, земля, ангелы и пастыри (люди) вострепетали столь необычайной радостию в эту святую Рождественскую ночь и верой прославили Рождшегося в Вифлеемских яслях Бога во плоти.

Хотя пришествие в мир Богомладенца совершилось принятием Им естественной человеческой плоти, однако мир уже с первых дней неравнодушен к Его Божественному явлению.

Услышав от Ангелов весть, что в Вифлеемской пещере родился Мессия-Христос, пастухи поспешили на поклонение Богомладенцу, Которого они нашли повитым в яслех (Лк. 2:16). Здесь пастухи рассказали все, что возвестил им Господь об этом дивном Божественном Младенце (Лк. 2:17).

О рождестве Христовом радовалась вся природа. На небе появилась чудесная звезда, которую увидели мудрые волхвы; и эта звезда привела их с далекого востока к Святому Богомладенцу, Которому они принесли дары: золото, смирну и ладан, — и поклонились Ему как вечному Царю и Первосвященнику, Который должен принести в жертву за грехи человечества Самого Себя (Евр.7:27).

Неравнодушным остается и царь Ирод. Он, «тайно призвав волхвов, выведал от них время появления звезды ... и послал избить всех младенцев в Вифлееме и во всех пределах его». (Мф. 2, 7, 16).

Прошли века; те сокровища, которые волхвы с такой отрадой преподнесли Богомладенцу, применение волхвами своих сокровищ в веках будет свидетельствовать об их мудрости, достойно сравнившей временное с вечным, вещественное с Божественным. И, наоборот, каким неразумным самоосуждением выглядит свидетель-

ство Ирода, поднявшего меч на Богомладенца, принесшего для него вечную жизнь, из-за боязни лишиться временного; и этим поступком для самого себя погубившего и временное, и вечное. На всем историческом пути человечества всегда переплетались эти два противоположных чувства: чувство к временному, ограниченному, которое часто бросало свои жертвы на самые тягчайшие преступления, и чувство к возвышенному, вечному, которое вдохновляло своих последователей на подвиг самопожертвования для служения человечеству идеалом добра.

Возлюбленные о Господе, дорогие отцы, братия и сестры!

Благодарю Триединого Господа, что даровал мне духовную радость еще раз разделить вместе со всеми вами праздник Его святого Рождества, за что, «едиными усты и единым сердцем», вместе со святыми ангелами, волхвами и пастырями, «пав, поклонимся Ему, и, открыв сокровища свои, принесем Ему дары».

Лучшие дары Христу – это добрые дела и верность евангельским заповедям. По Его слову: кто Меня любит – заповеди Мои соблюдет. А следуя заповедям Христовым, пусть каждый, по зову сердца своего, окажется там, где его ждут с добрыми делами: в детских домах, больницах, у людей страждущих и обездоленных. Священнослужители пусть будут неустанны в своём пастырском служении. Монашествующие – бодрствуют в молитве. Сестры милосердия – служат больным как Самому Христу. Родители пусть следуют призыву Церкви рождать и воспитывать своих детей в вере православной, во благочестии и преданности своему народу и Отчизне.

В настоящее время идет воспитание потребительского общества, безнравственного поведения, стремления к временному. Во главу угла ставится то, что делает жизнь бездуховной, и, следовательно, бесцельной. А Христа, как и две тысячи лет назад, распинают, осмеивают, оплевывают, показывают различные постыдные спектакли, фильмы, то есть стараются вытеснить всё святое из нашей жизни, забыть о Вечности, о спасении души, о Царстве Небесном. А грех, аморальность сделать смыслом жизни.

Чтобы не погибло наше молодое поколение, сами родители должны понимать: кто мы такие, как мы живем, в чем цель и смысл жизни. Если нет вечности, то всё обесценивается – становится временным, смертным, исчезающим. Сети лукавого разбросаны по всему миру, на каждую душу он находит приманку, чтобы каждого

зацепить, поймать и направить по ложному жизненному пути, чтобы мы потратили время жизни впустую и так и не поняли, что же такое Царство Небесное, возвещенное Христом-Спасителем.

Мать-Церковь, в противовес подобной разрушительной пагубе, воодушевит нас правдой евангельской любви для высокого служения в мире по примеру Господа нашего Иисуса Христа.

Основная наша задача – следовать по пути, указанному в Евангелии. Евангелием установлены нравственные примеры, которыми мы должны руководствоваться на своём жизненном пути, указаны ситуации и способы их решения. Спаситель постоянно беседовал с народом и указывал ему на этот прямой путь спасения, а святые апостолы зафиксировали всё самое основное. Необходимо ежедневно читать Святое Евангелие, чтобы не сбиться с истинного пути, следовать заветам Христа, причащаться святых Христовых Тайн, избегать лжи и зла, стремиться к правде, добру и миру.

По милости Божией, в уходящем году я вновь сподобился посетить Святую Землю Иерусалим. Совершая паломничество, я вновь служил литургию в Вифлееме, в пещере, где много веков назад свершилось Чудо – родился Богомладенец Христос, молился, чтобы Он ниспослал нам свое благословение. На Гробе Господнем, на святых местах, связанных с земной жизнью Христа, я возносил молитвы о мире и благополучии на нашей земле чувашской и во всем мире, о вашем здравии, мои дорогие!

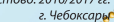
От всей своей души я прошу у Родившегося Богомладенца Христа: да покроет Он всех вас Отеческим Покровом Своей любви и благословения, да подаст всем вам Свои нескончаемые милости, да укрепит нашу слабую веру, чтобы все мы своею жизнью славили Его Пресвятое Имя и удостоились вечной жизни в Обителях Небесных.

Да ниспошлет Всемилостивый Господь Свое благословение на нас в наступающем лете Своей благости.

Благодать Господа нашего Иисуса Христа да будет со всеми вами. Аминь.

Божией милостию, смиренный ВАРНАВА, митрополит Чебоксарский и Чувашский, глава Чувашской митрополии

Рождество Христово. 2016/2017 гг.





#### РОЖДОСТВОНСКОЕ ПОСЛАНИЕ опожола канашекого и янтиковского стефана

«Слава в вышних Богу, и на земли мир, в человецех благоволение» (Лк.2.14.)

ВОЗЛЮБЛЕННЫЕ О ГОСПОДЕ И СПАСИТЕЛЕ НАШЕМ ИИСУСЕ ХРИСТЕ ДОСТОЧТИМЫЕ ПАСТЫРИ, ВСЕЧЕСТНЫЕ ИНОКИ И ИНОКИНИ, ДОРОГИЕ БРАТЬЯ И СЕСТРЫ!

От всей души поздравляю вас с дивным празд-

Сегодня небеса стали ближе дольнему миру, и мы воспеваем вместе с церковью: «С нами Бог!» (Ис.8.10.) Рождество Христово – это событие, которое изменило мир и вывело человечество из тьмы заблуждений, поэтому историческое бытие всех людей, живущих на земле, измеряется до Рождества Христова и после Его воплошения.

Христианство прошло трудный путь, осо-<mark>бенно в начале</mark> своего распространения по странам и континентам. Гонения римских императоров, унижения языческих философов, искажения фактов истории христианства придворными историками правителей, наконец, уничтожение христиан в безбожную эпоху кровавого ХХ века на территории нашей страны. Все это только укрепляло Церковь. Ведомая Духом Святым, Православная Церковь всегда являлась основой для государства Российского! Ведь только Крещение Руси открыло двери для разрозненных, больных языческим мировоззрением славянских племен, к сокровищнице мировой христианской культуры и стало основой для утверждения государства.

В Рождественские дни мы, подражая волхвам и вифлеемским пастухам, приносим в дар Богомладенцу Христу горячую молитву, сердечное покаяние в грехах, твердое намерение жить праведно и благочестиво, добрые дела милосердия и благотворительности, свидетельствующие о нашем стремлении служить Богу и ближнему. Каждый христианин призван помнить, что сегодняшний праздник является не только красивым воспоминанием евангельского события, но всегда актуальным свидетельством о величии домостроительства Божия, о спасении каждого из нас. Как верно говорит святитель Иннокентий, митрополит Московский: «Если бы Христос не был на земле, то никакой человек не мог бы войти в Царство Небесное».

С самого рождения Христа человечество разделяется на тех, кто принимает Его, и тех кто Его гонит. Свет Вифлеемской звезды привел к Великому Царю мудрых волхвов из далеких стран, но весть о Его рождении не обрадовала хранителей Божественного Откровения – элиту богоизбранного народа. Царь Ирод под пышными дворцовыми сводами не находил себе покоя, и весь Иерусалим был встревожен вместе с ним. Ирод стремился всеми силами удержать свою временную власть, дающую ему возможность удовлетворять свои непомерные амбиции и сластолюбие. Эти порождения богопротивной человеческой самости сегодня, спустя два тысячелетия, вновь признаются обществом главными приоритетами в достижении успеха.

Нынешнее время очень непростое и неспокойное. Во многих странах ведутся военные действия, льется кровь, ломаются человеческие судьбы. Вознесем же свои горячие молитвы ко Господу Иисусу Христу, Спасителю нашему, чтобы грядущий год стал для нашего Отечества и всех народов земли временем мира, благоденствия и духовного совершенствования.

В эти Рождественские дни наши сердца должны стать яслями, готовыми принять Богомладенца, а наши добрые дела – драгоценными дарами, которые мы принесем Христу.

В этот святой праздник, когда небеса ближе земле, встретим пришествие Богомладенца Христа единством в вере и добродетели. Где же собраны двое или трое во имя Христа, там и Он пребывает.

Желаю всем обрести величайшее счастье сопребывания с Богом, чтобы независимо от внешних обстоятельств переполненные Им сердца истинно свидетельствовали: «С нами Бог!»



#### еиналгоп ерягнеатгеджоч лардоеф отоящечоп и отоягчитала дпоягипе ,мкниярни и маярни мідвидологод ,мкчідтгал міднтгерегд изячец йодотгичх мадар міднчед мегд

И нарицается Имя Его, Велика Совета Ангел: Яко с нами Бог.

ВОЗЛЮБЛЕННЫЕ О ГОСПОДЕ, БЛАГОСЛОВЕННЫЕ ПАСТЫРИ, БОГОБОЯЗНЕННЫЕ ИНОКИ И ИНОКИНИ, ДОРОГИЕ БРАТЬЯ И СЕСТРЫ ВО ХРИСТЕ ИИСУСЕ!

От всего сердца поздравляю вас с великим и спасительным праздником Рождества Христова. «Небо и земля да торжествуют, яко Бог во плоти явися сущим во тьме и сени седящим» — такими словами Церковь воспевает в этот радостный день пришествия в мир Богомладенца Христа.

Рождество Христово открыло нам Бога. Мы, верующие люди, имеем знание о Боге и потому сегодня, в рождественскую ночь, с такой радостью возсылаем Ему хвалу, честь и благодарение. Родившемуся Сыну Божьему не нашлось места в Иерусалимском храме, не нашлось места в человеческих жилищах, нашлось ему место только в пещере. Слова ангела, возвестившего людям о родившемся Иисусе Христе, положили начало благовестия о Нем. Вифлеемские пастухи, люди простые и верующие, первые получили ангельскую весть о Рождении Христа от Девы Марии: «... я возвещаю Вам великую радость, которая будет всем людям: ибо ныне родился вам в городе Давидовом Спаситель, который есть Христос Господь» (Лк. 2, 10-11). С этого времени наступил Новый Завет, новый союз Бога с людьми, уверовавшими во Христа Спасителя. Ныне мы призваны прославлять родившегося Богомладенца Христа. Сегодня в мир пришел Христос, чтобы всякий верующий в Него не погиб, но имел жизнь вечную (Ин.3,15).

Рождество Спасителя показывает нам, что мы не одиноки, что Сын Божий с небес спускается к нам, на землю, становится Человеком, чтобы соединить нас навечно с Богом милостивым и святым. Потому воспевает ныне Церковь: «Христос рождается – славите. Христос с небесе – срящите. Христос на земли – возноситеся!». Тайна воплощения вечного Сына Божия – есть основание и сердцевина христианской веры. Она была предречена и предвидена ветхозаветными пророками, вдохновленными Духом Святым, затем была открыта как историческая реальность и исповедана апостолами Христовыми, возвеличена и воспета Церковью.

Церковь в этот праздник призывает к радости и веселию небо и землю, ангелов и человеков. И верующие люди, предстоя за рождественским богослужением, обретают мир душевный. Все духовное существо человека как бы возрождается, и обновленным выходит он из храма, чтобы нести с собой радость Рождества Христова в свой дом, в свою семью, в свою повседневную жизнь. Без Христа мы блуждаем в мире, как бы среди темной ночи, многое для нас непонятно и непостижимо. Христос же этот мрак духовный освещает, называя Себя Светом миру. Христос дал нам новую жизнь, принес нам небесную радость.

Поздравляю всех вас, дорогие отцы, братия и сестры, с великим праздником, обращая к вам утешительные слова апостола Павла: «...Радуйтесь, усовершайтесь, утешайтесь, будьте единомысленны, мирны, – и Бог любви и мира будет с вами» (2 Кор. 13, 11).

## KA3Ы, PACIOPAKEHNA, XVPOTOHNA

ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЕЙШЕГО ВАРНАВЫ, МИТРОПОЛИТА ЧЕБОКСАРСКОГО И ЧУВАШСКОГО, ГЛАВЫ ЧУВАШСКОЙ МИТРОПОЛИИ

#### ЧЕБОКСАРСКАЯ ЕПАРХИЯ

#### РАСПОРЯЖЕНИЕ № 575 om 10 ноября 2016 года О временной командировке

Настоящим Распоряжением протоиерей Иоанн Несторович Данилов, настоятель местной религиозной организации православного прихода храма Святого благоверного князя Александра Невского с. Александровское Моргаушского района Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат), временно командируется в православный приход храма Успения Пресвятой Богородицы с. Акрамово Моргаушского района с 10 ноября 2016 года с сохранением ранее назначенной должности настоятеля, в связи с болезнью настоятеля местной религиозной организации православного прихода храма Святого благоверного князя Александра Невского с. Александровское Моргаушского района Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) иерея Георгия Долгова.

По получении данного Распоряжения Вам надлежит приступить к исполнению своих обязанностей.

#### РАСПОРЯЖЕНИЕ № 515 от 10 октября 2016 года

Настоящим Распоряжением, в связи с уходом с работы по собственному желанию протоиерея Михаила Иванова, директора Религиозной организации — духовно профессиональной образовательной организации «Центр подготовки церковных специалистов Чувашской митрополии Русской Православной Церкви», создать комиссию в составе протоиерея Михаила Иванова, иерея Илии Лебедева, протодиакона Валерия Краснова и главного бухгалтера Вадясовой М.А. и провести прием-передачу имущества РО-ДПОО «Центра подготовки Чувашской митрополии Русской Православной Церкви» и документации.

Протоиерей Михаил Иванов сдает, а иерей Илия Лебедев принимает имущество и документацию.

По получении настоящего Распоряжения комиссии приступить к исполнению.

#### РАСПОРЯЖЕНИЕ № 524 om 12 октября 2016 года О праздновании Дня народного единства и Казанской иконы Божией Матери – 4 ноября

Настоящим Распоряжением в день празднования Дня народного единства и Казанской иконы Божией Матери 4 ноября 2016 года во всех приходах и благочиниях Чебоксарско-Чувашской епархии провести торжественные мероприятия: Божественные литургии, праздничные молебны, крестные ходы, конференции, семинары, встречи с учащимися и общественностью.

В г. Чебоксары провести крестный ход, посвященный этому знаменательному событию.

Ответственный за проведение крестного хода:

- 1. По г. Чебоксары архимандрит Василий (Паскье), наместник Свято-Троицкого мужского монастыря г. Чебоксары.
- 3. Руководителю информационного отдела протодиакону Валерию Краснову подготовить информационное обеспечение в СМИ.

Поручаю архимандриту Василию (Паскье) связаться с настоятелями всех храмов г. Чебоксары для участия духовенства городских храмов в данном крестном ходе.

#### РАСПОРЯЖЕНИЕ № 536 от 13 октября 2016 года О проведении VII Международной православной выставки-ярмарки «От покаяния к воскресению России» в г. Чебоксары

Настоящим Распоряжением в период с 11 по 16 ноября 2016 года, в ТРК «МТВ-Центр» г. Чебоксары организовать и провести VII Международную православную выставку-ярмарку «От покаяния к воскресению России».

Международная православная выставкаярмарка «От покаяния к воскресению России» за свою историю стала одним из важных событий в культурно-духовной жизни Чувашской Республики.

Участие в выставке и мероприятиях культурно-просветительской программы позволит благочиниям, отдельным храмам и монастырям, епархиальным отделам рассказать и ознакомить о своей жизни и деятельности, о свя-

тынях и храмовых иконах, о святых местах, тем самым приобщая население Чувашии к православной вере.

- 1. Ответственный за проведение и организацию православной выставки на территории Чувашской митрополии в г. Чебоксары протоиерей Георгий Орлов, руководитель епархиального отдела по взаимоотношениям Церкви и общества.
- 5. Пригласить принять участие в VII Международной православной выставке-ярмарке «От покаяния к воскресению России» все епархии Чувашской митрополии. Алатырской и Канашской епархиям подготовить стенд, знакомящий с жизнью и деятельностью каждой епархии.
- 6. Епархиальному информационному отделу подготовить информационное обеспечение в СМИ о предстоящей VII Международной православной выставке-ярмарке «От покаяния к воскресению России».

#### РАСПОРЯЖЕНИЕ № 592 om 15 ноября 2016 года О дне памяти жертв дорожно-транспортных происшествий

Ежегодно в третье воскресенье ноября отмечается Всемирный день памяти жертв дорожно-транспортных происшествий, который в этом году приходится на 20 ноября.

В этот день, по благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла, во всех храмах Чебоксарско-Чувашской епархии совершить панихиду о всех трагически погибших в результате автомобильных катастроф.

Заупокойное поминовение следует совершить в кафедральном соборе Введения во храм Пресвятой Богородицы г. Чебоксары Чебоксарско-Чувашской епархии по окончании Божественной литургии.

#### РАСПОРЯЖЕНИЕ № 597 от 15 ноября 2016 года О создании епархиальной комиссии по вопросам физической культуры и спорта

Решением Священного Синода Русской Православной Церкви от 24 декабря 2015 года, (журнал № 107) образована Патриаршая комиссия по вопросам физической культуры и спорта.

Настоящим Распоряжением благочинным благочиннических округов Чебоксарско-Чувашской епархии поручается собрать информацию (согласно приложенного опросного листа) о проведении приходами и благочиниями спортивно-физкультурных мероприятий и взаимодействия со спортивными организациями, клубами и кружками и предоставить в срок до 25 ноября 2016 года в канцелярию Епархиального управления.

В каждом благочинническом округе необходимо избрать помощника благочинного по физической культуре и спорту; списки представить в срок до 25 ноября 2016 года в канцелярию Епархиального управления.

Курировать работу комиссии по физической культуре и спорту Чебоксарско-Чувашской епархии поручается епархиальному отделу по взаимодействию с вооруженными силами и правоохранительными учреждениями (председатель отдела протоиерей Сергий Барашков).

## РАСПОРЯЖЕНИЕ № 645 от 14 декабря 2016 года О проведении учебы по аттестации воскресных школ Чебоксарско-Чувашской епархии в рамках XXV Международных рождественских образовательных чтений «1917–2017: уроки столетия»

Настоящим Распоряжением, в рамках проведения регионального этапа XXV Международных рождественских образовательных чтений «1917–2017: уроки столетия», которые состоятся 16 декабря 2016 года в актовом зале Чебоксарского кооперативного института, начало в 10-00 час., всему духовенству Чебоксарско-Чувашской епархии в обязательном порядке по окончании пленарной части Рождественских чтений и обеденного перерыва, необходимо посетить секцию: «Образовательный и воспитательный процесс в церковно-приходских воскресных школах».

В работе данной секции будет рассмотрен пакет документов и процедура аттестации воскресных школ. Настоятели приходов, где до сих пор нет воскресной школы, должны получить инструктаж по открытии школы. Кроме того, в рамках данной секции пройдут обучение руководители и педагоги воскресных школ по разработке учебного плана, программы учебно-воспитательной деятельности, программы учебных дисциплин. Аттестация воскресных школ должна завершиться до конца мая 2017 года, по итогам которой каждой воскресной школе Чебоксарско-Чувашской епархии, прошедшей аттестацию, будет выдано соответствующее свидетельство об аттестации, а сформированный реестр всех воскресных школ будет направлен в Московскую Патриархию.

Ответственным за аттестацию воскресных школ назначается руководитель отдела религиозного образования и катехизации иерей Димитрий Нестеренко.

Программа проведения регионального этапа XXV Международных рождественских образовательных чтений опубликована на сайте Чувашской митрополии.

#### УКАЗ № 494 от 28 сентября 2016 года Протоиерею Геннадию Михайловичу Соминову

Настоящим определением, согласно Вашему прошению, Вы, протоиерей Геннадий Михайлович Соминов, освобождаетесь от должности настоятеля местной религиозной организации православного прихода храма Вознесения Господня д. Яуши Чебоксарского района Чувашской Республики Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) и почисляетесь за штат Чебоксарско-Чувашской епархии с 29 сентября 2016 года с правом перехода в другую епархию, без права служения, до направления Отпускной грамоты в иную епархию.

О чем и выдан настоящий Указ.

#### УКАЗ № 516 от 11 октября 2016 года Протоиерею Иванову Михаилу Никифоровичу

Настоящим определением Вы, протоиерей Михаил Никифорович Иванов, настоятель местной религиозной организации православного прихода храма Воскресения Христова г. Чебоксары Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) освобождаетесь от должности директора Религиозной организации – духовно профессиональной образовательной организации «Центр подготовки церковных специалистов Чувашской митрополии Русской Православной Церкви» (согласно поданному Вами прошению) по собственному желанию с 11 октября 2016 года с сохранением за Вами ранее назначенной должности настоятеля.

О чем выдан настоящий Указ.

#### УКАЗ № 517 от 11 октября 2016 года Иерею Илии Андреевичу Лебедеву

Настоящим определением Вы, иерей Илия Андреевич Лебедев, настоятель местной религиозной организации православного прихода храма Успения Пресвятой Богородицы с. Акулево Чебоксарского района Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) назначаетесь на должность директора Религиозной организации – духовно профессиональной образовательной организации «Центр подготовки церковных специалистов Чувашской митрополии Русской Православной Церкви» с 11 октября 2016 года с сохранением за Вами ранее назначенной должности настоятеля.

По получении Указа Вам надлежит приступить к исполнению своих обязанностей.

#### УКАЗ № 539 от 17 октября 2016 года Иерею Георгию Анатольевичу Черашкину

Настоящим определением Вы, иерей Георгий Анатольевич Черашкин, настоятель местной религиозной организации православного прихода храма Казанской иконы Божией Матери г. Мариинский Посад Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) назначаетесь, по совместительству, на должность настоятеля местной религиозной организации православного прихода храма Воскресения Словущего с. Бичурино Мариинско-Посадского района Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) с 17 октября 2016 года с сохранением за Вами ранее назначенной должности настоятеля.

По получении Указа Вам надлежит приступить к исполнению своих обязанностей.

#### УКАЗ № 545 от 18 октября 2016 года Иерею Игорю Александровичу Крейтору

Настоящим определением Вы, иерей Игорь Александрович Крейтор, клирик местной религиозной организации православного прихода храма в честь иконы Божией Матери «Взыскание погибших» г. Чебоксары Чуваш-Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) назначаетесь на должность заместителя директора по учебной части Религиозной организации – духовно профессиональной образовательной организации «Центр подготовки церковных специалистов Чувашской митрополии Русской Православной Церкви» с 18 октября 2016 года с сохранением за Вами ранее назначенной должности священнослужителя вышеназванного храма.

По получении Указа Вам надлежит приступить к исполнению своих обязанностей.

#### УКАЗ № 546 от 18 октября 2016 года Иеромонаху Зотику (Григорьеву Олегу Игоревичу)

Настоящим определением Вы, иеромонах Зотик (Григорьев Олег Игоревич), насельник Свято-Троицкого мужского монастыря г. Чебоксары назначаетесь на должность заместителя директора по воспитательной работе Религиозной организации – духовно профессиональной образовательной организации «Центр подготовки церковных специалистов Чувашской митрополии Русской Православной Церкви» с 18 октября 2016 года.

По получении Указа Вам надлежит приступить к исполнению своих обязанностей.

#### УКАЗ № 576 от 10 ноября 2016 года Протоиерею Николаю Николаевичу Мазикову

Настоящим определением Вы, протоиерей Николай Николаевич Мазиков, настоятель местной религиозной организации православного прихода храма Рождества Христова с. Хыркасы Чебоксарского района Чувашской Республики Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) освобождаетесь от должности настоятеля местной религиозной организации православного прихода храма Вознесения Господня д. Яуши Чебоксарского района Чувашской Республики Русской Православной Церкви (Московский Патриархат с 10 ноября 2016 года.

О чем выдан настоящий Указ.

#### УКАЗ № 577 от 10 ноября 2016 года Иерею Антонию Владимировичу Кузнецову

Настоящим определением, с Вас, иерей Антоний Владимирович Кузнецов, снимается запрещение в священнослужении, и Вы назначаетесь на должность настоятеля местной религиозной организации православного прихода храма Вознесения Господня д. Яуши Чебоксарского района Чувашской Республики Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) с 10 ноября 2016 года с сохранением за Вами ранее назначенной должности ответственного за строительство храма Введения во храм Пресвятой Богородицы с. Икково Чебоксарского района.

По получении Указа Вам надлежит приступить к исполнению своих обязанностей.

#### УКАЗ № 578 от 14 ноября 2016 года Беликовой Евгении Алексеевне

Настоящим определением Вы, Беликова Евгения Алексеевна, назначаетесь председателем Приходского совета местной религиозной организации православного прихода храма Казанской иконы Божией Матери с. Красный Октябрь Шумерлинского района Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) с 11 ноября 2016 года.

О чем и выдан настоящий Указ.

#### УКАЗ № 609 от 25 ноября 2016 года Иерею Владимиру Николаевичу Дормидонтову

Настоящим определением Вы, иерей Владимир Николаевич Дормидонтов, настоятель местной религиозной организации православного прихода храма Святителя Николая п. Сосновка г. Чебоксары Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат),

назначаетесь, по совместительству, на должность председателя приходского совета местной религиозной организации православного прихода храма Иверской иконы Божией Матери деревни Чандрово Чебоксарского городского округа Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) с 25 ноября 2016 года с сохранением за Вами ранее назначенных должностей.

По получении Указа Вам надлежит приступить к исполнению своих обязанностей.

#### УКАЗ № 636 от 7 декабря 2016 года Иерею Анатолию Николаевичу Николаеву

Настоящим определением, согласно Вашему прошению, Вы, иерей Анатолий Николаевич Николаев, освобождаетесь от должности настоятеля местной религиозной организации православного прихода собора Святой Троицы г. Мариинский Посад Чувашской Республики Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) и почисляетесь за штат Чебоксарско-Чувашской епархии с 8 декабря 2016 года с правом перехода в другую епархию, без права служения, до направления Отпускной грамоты в иную епархию.

О чем и выдан настоящий Указ.

#### УКАЗ № 637 от 7 декабря 2016 года Иерею Георгию Анатольевичу Черашкину

Настоящим определением Вы, иерей Георгий Анатольевич Черашкин, настоятель местной религиозной организации православного прихода храма Казанской иконы Божией Матери г. Мариинский Посад Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат), назначаетесь, по совместительству, на должность настоятеля местной религиозной организации православного прихода собора Святой Троицы г. Мариинский Посад Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) с 8 декабря 2016 года с сохранением за Вами ранее назначенных должностей настоятеля

По получении Указа Вам надлежит приступить к исполнению своих обязанностей.

#### УКАЗ № 641 от 12 декабря 2016 года Иерею Георгию Анатольевичу Черашкину

Настоящим определением Вы, иерей Георгий Анатольевич Черашкин, настоятель местной религиозной организации православного прихода храма Казанской иконы Божией Мате-

ри г. Мариинский Посад Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат), освобождаетесь от должности настоятеля местной религиозной организации православного прихода храма Воскресения Словущего с. Бичурино Мариинско-Посадского района Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) с 13 декабря 2016 года.

О чем выдан настоящий Указ.

#### УКАЗ № 642 om 12 декабря 2016 года Иерею Николаю Павловичу Васильеву

Настоящим определением Вы, иерей Николай Павлович Васильев, освобождаетесь от должности настоятеля местной религиозной организации православного прихода храма Михаила Архангела с. Тогаево Мариинско-Посадского района Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) и назначаетесь на должность настоятеля местной религиозной организации православного прихода храма Покрова Пресвятой Богородицы с. Покровское Мариинско-Посадского района Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) и на должность настоятеля (по совместительству) местной религиозной организации православного прихода храма Воскресения Словущего с. Бичурино Мариинско-Посадского района Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) с 13 декабря 2016 года.

По получении Указа Вам надлежит приступить к исполнению своих обязанностей.

#### УКАЗ № 644 от 12 декабря 2016 года Иерею Валерию Дмитриевичу Смирнову

Настоящим определением Вы, иерей Валерий Дмитриевич Смирнов, назначаетесь на должность настоятеля местной религиозной организации православного прихода храма Михаила Архангела с. Тогаево Мариинско-Посадского района Чувашской Республики Чебоксарско-Чувашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) с 13 декабря 2016 года.

О чем и выдан настоящий Указ.

#### **ХИРОТОНИИ**

**2 октября 2016 года** митрополит Чебоксарский и Чувашский Варнава рукоположил в сан иерея диакона Валерия СМИРНОВА. Хиротония состоялась в кафедральном соборе Введения во храм Пресвятой Богородицы г. Чебоксары. Диакон Валерий Смирнов проходит сорокоуст в кафедральном соборе Введения во храм Пресвятой Богородицы г. Чебоксары Чувашской Республики.

14 октября 2016 года митрополит Чебоксарский и Чувашский Варнава рукоположил в сан иерея диакона Павла АЛЕКСАНДРОВА. Хиротония состоялась в Покровско-Татианинском соборе г. Чебоксары. Иерей Павел Александров проходит сорокоуст в Покровско-Татианинском соборе г. Чебоксары Чувашской Республики.





#### КАНАШСКАЯ ЕПАРХИЯ

#### УКАЗ № 192 от 1 ноября 2016 года

Моим определением Вы, иерей Алексей Геннадьевич Павлов, назначаетесь на должность клирика местной религиозной организации православного прихода храма Иоанна Богослова села Карамышево Козловского района Чувашской Республики Канашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) с 1 ноября 2016 года.

#### УКАЗ № 193 от 1 ноября 2016 года

Моим определением Вы, иерей Николай Михайлович Архипов, настоятель местной религиозной организации православного прихода храма Симеона Сродника села Батеево Урмарского района Канашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) дополнительно назначаетесь на должность настоятеля местной религиозной организации православного прихода храма Иоанна Богослова села Карамышево Козловского района Чувашской Республики Канашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) с 1 ноября 2016 года.

#### УКАЗ № 194 от 15 ноября 2016 года

Моим определением Вы, иерей Александр Николаевич Спиридонов, назначаетесь на должность клирика местной религиозной организации православного прихода храма Вознесения Господня села Комсомольское Комсомольского района Чувашской Республики Канашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) с 15 ноября 2016 года.

#### УКАЗ №195 от 17 ноября 2016 года

Моим определением, согласно поданному Вами прошению Вы, протоиерей Николай Васильевич Спиридонов, освобождаетесь от должности благочинного III округа Комсомольского района Чувашской Республики Канашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) с 17 ноября 2016 года.

#### УКАЗ № 196 от 17 ноября 2016 года

Моим определением Вы, иерей Александр Николаевич Спиридонов, назначаетесь на должность благочинного III округа Комсомольского района Чувашской Республики Канашской епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат) с 17 ноября 2016 года.









#### ВАШЕ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕНСТВО, ДОРОГОЙ ВЛАДЫКА!

Сердечно поздравляю Вас с 40-летием Вашей личной Пятидесятницы.

В этот благословенный день Господь возвел Вашу Святыню на высокую степень Апостольского достоинства, дающего его носителю богодарованные – право вязать и решить грехи человеческие и силу предстоять в молитве за Божий народ.

Пусть дни Вашего богоприятного служения будут долгими и благословенными.

С любовью во Христе

митрополит Киевский и всея Украины ОНУФРИЙ, предстоятель Украинской Православной Церкви

#### ВАШЕ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕНСТВО!

Примите сердечное поздравление со знаменательной и славной датой – сорокалетием принятия Вами благодати архиерейства.

Большая часть Вашего жития отдана служению церковному. С юных лет возлюбив храм Божий, Вы по зову сердца оставили мирское поприще

и направили свои стопы в Лавру Преподобного Сергия, где приняли монашеский постриг и священный сан и в дальнейшем по изволению церковного Священноначалия несли в этой святой обители высокие и ответственные послушания.

Будучи призваны Промыслом Божиим к архипастырству, Вы возглавили Чебоксарскую епархию и вот уже четыре десятилетия с присущим Вам усердием, ревностью и страхом Божиим окормляете православную паству во ввереном Вам церковном уделе. За минувшие годы под Вашим непосредственным руководством проведена большая работа по восстановлению порушенных святынь и возрождению иноческих обителей, по строительству новых храмов и иных церковных зданий на территории Чувашии.

Ныне, являясь главой Чувашской митрополии, Вы успешно продолжаете свое многополезное архипастырское делание. При Вашем личном участии осуществляется дальнейшее развитие глаких важных сторон епархиальной деятельности как церковное просветительство, катехидия и миссионерство, работа с детьми и молодежью, социальное служение и благотворительность.

Приветствуя Ваше Высокопросвященство со знаменательным днем памяти Вашей личной Пятидесятницы, молитвенно желаю Вам доброго здравия и благоденствия. Всемилостивый Господь да укрепит Ваши душевные и телесные силы и ниспошлет Вам Свою всещедрую помощь в трудах на благо Святой Церкви и Православия в Чувашии.

С любовью во Христе, Председатель Отдела внешних церковных связей Московского Патриархата митрополит Волоколамский ИЛАРИОН

#### ВАШЕ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕНСТВО, ДОСТОЧТИМЫЙ ВЛАДЫКА ВАРНАВА!

Примите сердечные поздравления с 40-летием со дня архиерейской хиротонии!

Весь Ваш жизненный путь связан с трудами на ниве церковного служения. Происходя от благочестивых предков, среди которых были священнослужители, Вы впитали с младенчества благочестие и чистоту христианских подвигов. Прислуживая при храме в честь Святой Троицы села Бахмачеево Рязанской области, а потом неся послушание иподиакона в рязанском кафедральном соборе в честь святых страстотерпцев князей Бориса и Глеба, Вы стали исполнителем воли Божественной, ведущей Вас к священнической стезе.

Приснопамятным архимандритом Пименом (Извековым) — будущим Патриархом Московским и всея Руси — Вы были пострижены в монашество с наречением имени в честь апостола Варнавы, прилагая усижия в исполнении обязанностей ризничного в древней обители преподобного Сергия, игумена Радонежского. Приняв сан пресвитерский, Вы стали добрым и заботливым отцом для многих чад Господних, одновременно проявляя попечение о лавре, где были долгое время благочинным.

Милостью Божией ровно 40 лет назад состоялась возглавляемая Святейшим Патриархом Пименом Ваша архиерейская хиротония на Чебоксарскую кафедру, на которой Вы ответственно трудитесь и по настоящее время. Являясь истинным воином Христовым, проповедующим живое Слово, Того, Кто есть «Путь, Истина и Жизнь» (Ин 14:6), прилагающим огромные усилия и старания в деле развития вверенного Священноначалием удела, Вы снискали уважение и любовь собратьев-архипастырей, клириков и мирян.

В сей памятный день молитвенно желаю Вам, дорогой владыка, крепости душевных и телесных сил, жизненной энергии. Неиссякаемые блага от Живодавца Иисуса да изливаются обильно на Вас!

С братской любовью, митрополит Нижегородский и Арзамасский ГЕОРГИЙ



### рейское есть продолжение рук Христовых: благословляющих, отпускающих грехи, поставляющих новых служителей Слова. Господь благословил Вас быть Его первосвященником, архипастырем для

Его словесного стада, предстоятелем перед Его жертвенником в совершении Бескровной Жертвы, проповедником Его учения и совершителем Его дела на земле. Это великая благодать и, несомненно, безграничное доверие Творца, давшего Вам в руки жезл духовной власти.

В день, когда Вы особенно вспоминаете это торжество благодати Божией, совершившейся на Вас через возложение рук Первосвятителя и церковных иерархов, я молитвенно разделяю Вашу радость и приношу самые искренние поздравления с годовщиной апостольского служения! Желаю Вам всеукрепляющей помощи Божией, здоровья, сил душевных и телесных в ежедневных трудах. Многая лета!

Слюбовью о Господе, архиепископ Петергофский АМВРОСИЙ, ректор Санкт-Петербургской Духовной Академии

#### ВАШЕ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕНСТВО!

Примите от меня, братии и сестер Русской Духовной Миссии в Иерусалиме сердечные поздравления с 40-летием Вашей архиерейской хиротонии!

Пребывая здесь, на Святой Земле, мы особо молимся о Вашем здравии и долгоденствии, о сохранении и приумножении Ваших душевных и телесных сил для служения на благо Святой Церкви.

> Испрашивая Ваших святых молитв и архипастырского богославления архимандрит АЛЕКСАНДР, начальник Русской Духовной Миссии в Иерусалиме с братией и сестрами





1 октября, по благословению митрополита Чебоксарского и Чувашского Варнавы, состоялись XVI Межрегиональные образовательные чтения юных богословов «Тысячелетие русского монашества на Святой Горе Афон». Работа форума началась с молебна в Цивильском Тихвинском женском монастыре, который совершил клирик монастыря иерей Александр Минаев. Почетное право открыть чтения было предоставлено архимандриту Гурию (Данилову), благочинному III-го округа, настоятелю храма Новомучеников и исповедников Российских г. Чебоксары. В работе чтений приняли участие воспитанники воскресных и образовательных школ.



**14 октября** – в день праздника Покрова Пресвятой Богородицы и Приснодевы Марии, в престольный праздник Покровско-Татианинского собора – праздничную Божественную литургию возглавил глава Чувашской митрополии, митрополит Чебоксарский и Чувашский Варнава. Его Высокопреосвященству сослужили епископ Канашский и Янтиковский Стефан; епископ Алатырский и Порецкий Феодор; наместник Свято-Троицкого мужского монастыря г. Чебоксары архимандрит Василий (Паскье); секретарь Чебоксарской епархии, настоятель Покровско-Татианинского собора протоиерей Николай Иванов; благочинный I округа, настоятель собора Святого князя Владимира г. Новочебоксарска протоиерей Виктор Карлинов и клирики Покровско-Татианинского собора. По окончании литургии был совершен молебен Пресвятой Богородице и крестный ход.



18 – 24 октября, по благословению Преосвященнейшего Феодора, епископа Алатырского и Порецкого, состоялось паломничество на Святую Землю, возглавляемое миссионерским отделом Алатырской епархии. Паломническая группа посетила места библейских событий Палестины – современного государства Израиля, чтобы поклониться главным православным святыням. На протяжении всего паломничества перед мысленным взором алатырцев оживали Евангельские события, слова Священного Писания исполнялись особой духовной силой, проникновенно и возвышенно звучали церковные песнопения, наполняя сердце молитвой и умилением.



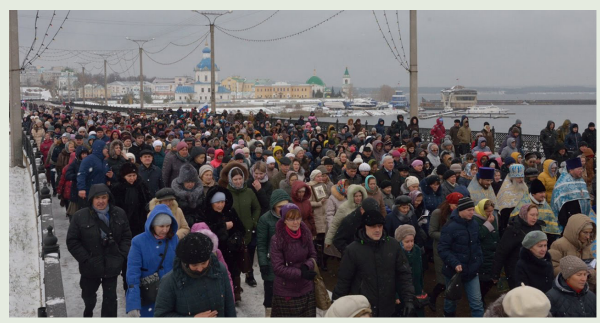
19 октября в Духовно-просветительском центре Алатырской епархии прошли епархиальные Рождественские чтения «1917-2017. Уроки столетия». С приветствием и вступительным словом к участникам чтений обратился Преосвященнейший Феодор, епископ Алатырский и Порецкий. В тот же день под председательством руководителя отдела религиозного образования и катехизации протоиерея Олега Вострикова в Центральной городской библиотеке прошло секционное заседание Рождественских чтений «Актуальные проблемы духовно-нравственного воспитания и образования в современной школе». В чтениях приняли участие священство и педагоги всех благочиний Алатырской епархии.



**26 октября** в престольный праздник храм в честь Иверской иконы Божией Матери г. Алатыря отметил свое 170-летие. Божественную литургию по случаю торжеств возглавил епископ Алатырский и Порецкий Феодор. Его Преосвященству сослужили наместник Свято-Троицкого монастыря г. Чебоксары архимандрит Василий (Паскье), благочинный І-го округа, настоятель храма Рождества Пресвятой Богородицы г. Алатыря протоиерей Владимир Теплов, иерей Сергий Шабай, настоятель храма в честь иконы Божией Матери «Нечаянная Радость» г. Алатыря, настоятель храма Воздвижения Креста Господня г. Алатыря иерей Анатолий Уляхин, духовенство Алатырской епархии. По окончании Божественной литургии состоялись торжественный молебен и крестный ход.



**1 ноября** в образовательной школе с. Ухманы Канашского района по благословению Преосвященнейшего Стефана, епископа Канашского и Янтиковского, прошли образовательные чтения юных богословов «1000 лет вместе: Духовные связи России и Афона». С приветственным словом ко всем присутствующим обратился владыка Стефан. В мероприятии приняли участие духовенство Канашской епархии, ученики и педагоги школ Канашского района. Его Преосвященство посетил выставку, посвященную 1000-летию присутствия русского монашества на Святой Горе Афон, затем выслушал доклады юных богословов. По окончании чтений участникам были вручены грамоты.



4 ноября, в день празднования Казанской иконы Пресвятой Богородицы, по благословению митрополита Чебоксарского и Чувашского Варнавы, традиционно в столице Чувашской Республики состоялся общегородской крестный ход. После Божественной литургии в Введенском кафедральном соборе молитвенное шествие с пением величания Пресвятой Богородице направилось на главную площадь города. Шествие благочинных, настоятелей храмов, священников, диаконов и мирян возглавил наместник Свято-Троицкого мужского монастыря г. Чебоксары архимандрит Василий (Паскье). Перед храмом Рождества Христова было совершено Молебное пение Пресвятой Богородице. Архимандрит Василий обратился к молящимся с пастырским наставлением.



**6 ноября** по окончании Божественной литургии в храме «Всех скорбящих Радость» г. Канаша глава Чувашской митрополии Высокопреосвященнейший Варнава, митрополит Чебоксарский и Чувашский, в сопровождении управляющего Канашской епархией Преосвященнейшего Стефана, епископа Канашского и Янтиковского, посетил СООШ с. Ухманы. В приветственном слове владыка Варнава пожелал учащимся Божией помощи в учебном году, душевного здоровья, нравственных сил и крепости воли в овладении всех наук. Владыка-митрополит посетил выставку, посвященную 1000-летию Русского монашества на Святой Горе Афон. Его Высокопреосвященство каждому преподал Архипастырское благословение и подарил небольшую икону Божией Матери, привезенную со Святой Земли.



**8 ноября,** в день памяти великомученика Димитрия Солунского, состоялось освящение придела в честь Казанской иконы Божией Матери в Свято-Троицком соборе г. Ядрина. Чин освящения и первую Божественную литургию возглавил глава Чувашской митрополии, митрополит Чебоксарский и Чувашский Варнава. Его Высокопреосвященству сослужили: Преосвященнейший Феодор, епископ Алатырский и Порецкий; наместник Свято-Троицкого мужского монастыря г. Чебоксары архимандрит Василий (Паскье); секретарь Чебоксарской епархии, настоятель Покровско-Татианинского собора г. Чебоксары протоиерей Николай Иванов; благочинный V округа, настоятель Свято-Троицкого собора г. Ядрина протоиерей Сергий Чернов; благочинный IV округа, настоятель храма Успения Пресвятой Богородицы с. Аликово протоиерей Виктор Муравьев; благочинный VII округа, настоятель храма Покрова Пресвятой Богородицы с. Калинино протоиерей Сергий Моряков и клирики Чувашской митрополии.



**10 ноября** в детской школе искусств г. Алатыря состоялась церемония награждения победителей епархиального этапа Международного конкурса художественного творчества «Красота Божьего мира». В конкурсе участвовало 142 ребенка из Алатыря, Буинска, Порецкого и Ибресинского районов. Всех присутствующих поприветствовали епископ Алатырский и Порецкий Феодор, протоиерей Олег Востриков, начальник отдела культуры г. Алатыря В.А. Исаева, депутат городского собрания депутатов Ирина Благовидова и вручили грамоты и подарки победителям конкурса, а также преподавателям, подготовившим участников и победителей конкурса «Красота Божьего мира».



11 ноября, по благословению главы Чувашской митрополии, митрополита Чебоксарского и Чувашского Варнавы в МТВ-центре г. Чебоксары открылась VI Православная выставка-ярмарка «От покаяния к воскресению России». Перед открытием выставки был совершен молебен, который возглавил председатель Епархиального отдела по взаимоотношениям Церкви и общества протоиерей Георгий Орлов. К участникам выставки с приветственным словом обратился глава Чувашской митрополии, Высокопреосвященнейший Варнава, митрополит Чебоксарский и Чувашский. В открытии выставки приняли участие секретарь Чебокарской епархии протоиерей Николай Иванов, благочинный городского округа протоиерей Виктор Карлинов и духовенство Чувашской митрополии.



С 13 по 17 ноября по территории III благочиния Алатырской епархии – Батыревскому району – проходил крестный ход с Ташлинской иконой Божией Матери «Избавительница от бед». Крестный ход проводился силами казаков станицы Красноглинская Самарского окружного казачьего общества, с одобрения и при поддержке Председателя Синодального комитета по взаимодействию с казачеством митрополита Ставропольского и Невинномысского Кирилла, по епархиям Приволжского федерального округа. В с. Батырево, в Александро-Невском храме, крестоносцев встретили благочинный III благочиния Алатырско-Порецкой епархии, настоятель храма Рождества Христова с. Первомайское, протоиерей Сергий Пегасов, протоиерей Алексей Федоров (настоятель храма А. Невского), многочисленные прихожане.



**16 ноября,** по благословению главы Чувашской митрополии, митрополита Чебоксарского и Чувашского Варнавы, благочинный 1-го округа, настоятель собора Святого равноапостольного князя Владимира г. Новочебоксарска протоиерей Виктор Карлинов совершил чин основания храма в честь «Всех святых земли Российской просиявших» в микрорайоне «Новый город». Отцу-благочинному сослужил ответственный за строительство храма, пресс-секретарь Епархиального управления, клирик кафедрального собора Введения во храм Пресвятой Богородицы иерей Андрей Евсеев. На молитву о скорейшем возведении церкви пришли представители застройщика района и жители близлежащих домов.



17 ноября Преосвященнейший Стефан, епископ Канашский и Янтиковский, в сборном пункте г. Канаша принял участие в торжественной церемонии, посвященной проводам 10 новобранцев Чувашии, отобранных на службу в Президентском полку. Владыка пожелал призывникам помощи Божией. «Мы будем молиться, чтоб вы вернулись живыми и здоровыми. И спокойно жить здесь, зная, что вы достойно овладеваете военными специальностями» – отметил владыка Стефан. По окончании церемонии клирик храма Святителя Николая, руководитель отдела по взаимодействию с Вооруженными Силами и правоохранительными учреждениями протоиерей Владимир Яковлев окропил ребят святой водой и каждому дал иконочку Матроны Московской.



**22 ноября** в Национальной библиотеке Чувашской Республики состоялась презентация сборников «Православие в Чувашском крае: история и современность» (к 70-летию Чебоксарско-Чувашской епархии) и коллективной монографии «Чебоксарский Троицкий мужской монастырь в XVIII веке: исследования и документы» (к 450-летию основания монастыря). Среди приглашенных были авторы сборников, представители духовенства, сотрудники архивов, музеев, библиотек, журналисты. На презентации выступили: архимандрит Василий (Паскье), наместник Чебоксарского Свято-Троицкого мужского монастыря; архимандрит Гурий (Данилов), настоятель храма Новомучеников и исповедников Российских г. Чебоксары; протоиерей Сергий Пушков, настоятель храма Рождества Христова г. Чебоксары; О.Ю. Сергеева, кандидат педагогических наук, доцент кафедры социально-гуманитарных дисциплин Чебоксарского политехнического института (филиал) МГМУ г. Чебоксары.



**25 ноября** на территории Свято-Троицкого мужского монастыря г. Чебоксары состоялось открытие и освящение памятника просветителю Чувашского края архиепископу Герману Казанскому. Торжественную церемонию открытия памятника, проходившую в рамках празднования 450-летия основания обители Живоначальной Троицы в Чебоксарах, возглавил глава Чувашской митрополии, митрополит Чебоксарский и Чувашский Варнава. Открытие памятника состоялось при участии наместника Свято-Троицкого мужского монастыря архимандрита Василия (Паскье), братии обители, духовенства города, членов Общественной палаты Чувашской Республики, представителей городского руководства, прихожан монастыря и множества верующих.



**2 декабря** в Алатырской епархии прошли торжества по случаю четвертой годовщины епископской хиротонии правящего архиерея епископа Алатырского и Порецкого Феодора.

В этот день владыка совершил Божественную литургию в храме в честь Иверской иконы Божией Матери. Его Преосвященству сослужили: наместник Свято-Троицкого монастыря г. Чебоксары архимандрит Василий (Паскье); наместник Свято-Троицкого мужского монастыря г. Алатыря игумен Софроний (Дубровин); благочинный І округа, настоятель храма Рождества Пресвятой Богородицы г. Алатыря протоиерей Владимир Теплов; благочинный ІІ округа, настоятель Свято-Троицкого собора с. Порецкое протоиерей Павел Гуцаев; настоятель храма святителя Николая г. Алатыря протоиерей Валерий Кольцов; настоятель храма Воздвижения Креста Господня г. Алатыря иерей Анатолий Уляхин и клирики храма в честь Иверской иконы Божией Матери.



4 декабря в Алатыре прошел праздник священнических семей Алатырского и Порецкого благочиний. Епископ Феодор тепло поздравил собравшихся с праздником Введения во храм Пресвятой Богородицы и открытием Духовно-культурного центра. Благочинный Алатырского благочиния протоирей Владимир Теплов, организовавший праздник, поблагодарил владыку за теплые слова и от лица собравшихся священнослужителей поздравил правящего архиерея с четвертой годовщиной архиерейской хиротонии, положившей начало новому этапу духовной жизни на Алатырской земле. Православный детский хор Алатырской епархии «Прима» порадовал собравшихся прекрасным концертом. Воспитанники воскресной школы «Ковчег» организовали детский праздник с танцами и народными играми.



7 декабря в Алатыре прошел первый республиканский семинар по программе «К истине», которая была разработана заведующей городского кабинета по духовно-нравственному образованию и воспитанию Н.И. Тепловой и методистом истоковедения О.С. Абрамовой (г. Вологда) при поддержке и участии Чувашского республиканского института образования (г. Чебоксары), отдела образования и молодежной политики администрации г. Алатыря, православного благотворительного фонда «Алатырь», Издательского дома «Истоки» (Москва). В Духовно-просветительском центре прошло первое занятие по программе «Дорога к храму», проведенное руководителем отдела религиозного образования и катехизации Алатырской епархии протоиереем Олегом Востриковым.



9 декабря в Республиканском православном центре духовной поддержки семьи, материнства и детства имени святого праведного Иоанна Кронштадтского г. Канаша состоялись Епархиальные рождественские образовательные чтения «1917-2017: уроки столетия». Церемонию открытия и первое пленарное заседание возглавил Преосвященнейший Стефан, епископ Канашский и Янтиковский. В президиум вошли протоиерей Александр Иванов, настоятель храма Святителя Николая с. Ухманы, иеромонах Силуан (Козлов), настоятель храма Рождества Пресвятой Богородицы с. Лащ-Таяба, иерей Роман Соловьев, руководитель Епархиального отдела образования и катехизации, С.П. Руссков, заведующий центром духовно-нравственного развития личности республиканского института образования. С докладами выступили священнослужители и преподаватели районов Канашской епархии.



16 декабря в актовом зале Кооперативного института (РУК) состоялись Региональные Рождественские образовательные чтения «1917-2017: уроки столетия в Чувашской Республике». В центральном мероприятии церковно-образовательного форума приняли участие глава Чувашской митрополии, митрополии Чебоксарский и Чувашский Варнава, духовенство Чувашской митрополии, члены Правительства Чувашской республики, работники сферы образования и культуры, социальной сферы, православная молодежь, сестры милосердия. Открывая пленарное заседание, митрополит Варнава призвал собравшихся поразмышлять о роли чувашского народа в Отечественной истории XX века и о судьбах людей, которые стали ходатаями народа у Престола Божия. Затем состоялось торжественное подписание соглашения о сотрудничестве между Чувашской митрополией и Министерством образования и молодежной политики. Чтения продолжились в секциях, где состоялись обсуждения в сфере образования, культуры, социального служения и духовно-нравственного просвещения.

**22 декабря** в здании Чебоксарской епархии состоялось ежегодное собрание духовенства Чебоксарской епархии Чувашской митрополии.

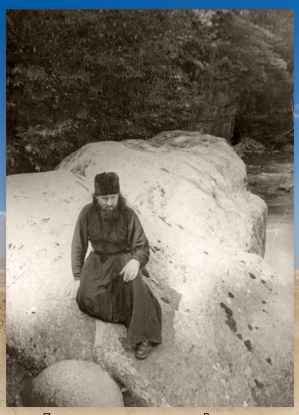
Возглавил собрание Высокопреосвященнейший Варнава, митрополит Чебоксарский и Чувашский, глава Чувашской митрополии. В мероприятии приняли участие: секретарь Чебоксарской епархии протоиерей Николай Иванов; благочиные округов; руководители епархиальных отделов, наместники и настоятельницы монастырей, настоятели и клирики храмов Чебоксарской епархии.

Открыл работу собрания владыка митрополит Варнава. После оглашения повестки дня и избрания членов собрания для подписания протокола, митрополит Варнава обратился к собравшимся с докладом. В своем выступлении Его Высокопреосвященство дал оценку основным важнейшим общецерковным событиям и мероприятиям, проведенным епархией в уходящем году. В прошедшем 2016 году владыка-митрополит совершил 230 богослужений и совершил посещений 117 приходов епархии.

В ходе собрания обсуждалась деятельность епархиальных структур, вопросы избрания новых членов Епархиального совета и Епархиального суда, представлен план важнейших мероприятий на 2017 год, рассмотрены другие актуальные вопросы жизни епархии.

Особое внимание было уделено вопросу о преподавании в школах епархии «Основ православной культуры» в рамках учебного предмета «Основы религиозных культур и светской этики» и о деятельности воскресных школ.

В завершение заседания были утверждены принятые на собрании решения.



Паломничество игумена Варнавы к святым местам Кавказа

то слово мало кому известно, и его трудно перевести на русский язык. Оно имеет греческие корни. «Ксенития» употребляется по отношению к монашеству и обозначает добровольное изгнание. Для русского человека слово «ксенития» ассоциируется с женским именем Ксения. Это правильно, поскольку Ксения в переводе с греческого – иностранка, странница.

Сутью «ксенитии» является избрание жизни на чужбине в поисках Бога. Это уклонение от мира, чтобы целиком посвятить себя исканию Бога. Уход от своих родных, от своей страны, от своей языковой среды, чтобы найти тишину и отрешенность.

«Ксенития» – монашеская добродетель, она напоминает, что мы не из этого мира, а странники на земле, и наш путь направлен в Землю обетованную, то есть Царствие Небесное, Рай.

Сравнивая человеческую жизнь со спортивным состязанием, отметим, что как во время забега на стадионе есть старт и движение вперед к цели, так и на жизненном пути у человека есть старт, движение и цель. Стартовый сигнал пистолета есть начальная точка отсчёта времени. Выстрел, и человек

Архимандрит Василий (Паскье), наместник Свято-Троицкого мужского монастыря г. Чебоксары

# **О КСЕНИТИИ**ИЛИ СТРАННИЧЕСТВЕ

резко устремляется вперед, не оглядываясь. Его мысли, желание и стремление: добраться до цели, не сожалея о первоначальном месте – оставленном месте старта.

Так было и с великим патриархом Авраамом: «Рече Господь Авраму: изыди от земли твоея, и от рода твоего, и от дому отца твоего, и иди в землю юже ти покажу» (Быт.12:1).

Так было и с нашим владыкой. В этом году мы отмечаем 85-летие митрополита Варнавы и его 40-летнее служение на Чебоксарской кафедре.

Много сказано и написано об этих знаковых юбилейных датах, и мы очень гордимся своим Архипастырем, испытываем к нему сыновнюю любовь и считаем его своим любимым отцом.

При чтении книги митрополита Варнавы «С Богом всегда легко» для меня особенно ярко «ксенития» проявилась в двух событиях его жизни.

«С самого детства я хотел быть монахом. Никто мне этого не советовал. Ни живых примеров перед глазами, ни обителей рядом не было. Но мысль такая у меня была: хочу в монастырь». (Митрополит Варнава (Кедров). «С Богом всегда легко». Чебоксары, 2016, стр. 33). Услышал зов. Господь положил цель в жизни, сказал: «Пойди в землю, которую Я укажу тебе». И он покинул свою родину, свою семью. Этой землей стала для владыки Варнавы, тогда юноши Владимира Кедрова, Лавра преподобного Сергия Радонежского. Сам владыка говорит: «Видимо, с рождения был мне начертан путь к монашеству». В ту пору монашество в России ассоциировалось с Лаврой, ее открыли в 1946 году.

Он слышал в душе зов, но «многие желали бы туда, но ведь там не прописывают, туда только избранники попадают!» (стр 34). Путь в «землю обетованную» казался закрыт, как Красное море для еврейского народа при исходе из Египта: «... и сделал море сушею, и расступились воды. И пошли сыны Израилевы среди моря по суше». (Исх. 14:21-22). Так же и перед владыкой открылся путь: «Срочно надо ехать, прописка есть. Пимен берет ... На несколько месяцев открыли прописку для иногородних...» (стр. 35). Когда Бог зовет, надо действовать быстро, быстро решение принимать. Сам владыка пишет: «А если бы промедлил, или мама не благословила, мог бы и не попасть туда. Господь управил: такое окно было, как для меня прямо открытое. Месяца три оно было для иногородних.

А потом даже москвичей не стали прописывать. Всё, закрыли!» (стр. 35).

Там с 1955 по 1976 год он думал, что пришел в «землю обетованную», которую Господь ему указал.

Монах Варнава привыкал к обители, постепенно прошел разные послушания, было время даже нес послушание наместника Лавры, преодолел множество испытаний. «Преодолевать все эти искушения и испытания помогли молитва и послушание ... Жили дружно. Не ругались, послушание исполняли с любовью... Никто не роптал. И, действительно, когда послушаний много, глупость в голову не приходит. Трудишься с молитвой, а когда устанешь, ждешь отдыха» (стр. 59). Трудился владыка всегда много, погружал себя в послушания. Так и жил монах Варнава



в обители, сроднился с преподобным Сергием. «Жил с обителью одной жизнью... понимал всю жизнь обители и ее назначение. Преподобный Сергий, видимо, с нами был, присутствовал незримо» (стр. 69). Владыка «хотел в Лавре всю жизнь жить монахом» (стр. 84).

Но прожив в Лавре 21 год, владыка опять услышал зов: «Пойди в землю, которую Я укажу тебе». Владыка в своей книге «С Богом всегда легко» сказал: «Мне было явлено, сказали: «Готовься!» (стр. 82).

Господь, через решение Священного Синода, сказал архимандриту Варнаве: «Изыди от рода твоего» – родной обители Свято-Троицкой Сергиевой Лавры, «из дома отца твоего» – преподобного Сергия Радонежского и пойди «в землю, которую Я укажу тебе» – землю Чувашскую. Без капли сомнений молодой епископ послушал волю Божию и собрался в землю ему совсем неизвестную.

«В незнакомый город, на чужую землю, к неизвестному народу... Я утешал себя всегда так. Если Господь меня посылает, значит, Он все управит и даст мудрости мне. Я надеялся только на Бога. Так и было. Только на Волю Божию надо полагаться, не на свою силу. Трудностей я не боялся. Я уже пуганный был. И так пуганый, что, когда мне в свое время в милиции грозили: в Сибирь сошлем,

убьем, я говорил: «У меня и папа и дедушка за веру погибли. И я так же хочу, как они. Не боюсь!» (стр. 86).

А в то же время – в 1976 году, когда Господь позвал владыку Варнаву в Чувашию за тысячи километров от России, на Диком Западе, Господь звал молодого человека так же покидать землю свою, родственников своих и дом отца своего, и идти в неизвестную землю, которую Господь ему показал. Этот юноша стал монахом, а та земля, куда Господь с нетерпением звал его, – это маленький монастырь: «иде в горняя со тщанием, во град Иудов» (Лук. 1:39). Было угодно Богу молодому монаху встретиться с владыкой Варнавой.

Тот монах в течение многих лет интересовался ранним монашеством, изучал жизнь преподобных, подвизавшихся в Иудейской пустыне, Газе, на Синае и в Египте, и удивлялся, что практически все они были иноземцы. Все, как и Авраам, услышали этот зов. Как свидетельствует блаженный Иероним в одном из своих писем (107.2): «Каждый день приходят к нам толпы монахов из Индии, Персии, Эфиопии... Армяне, гунны, готы, скифы».

В то время молодой монах увлеченно зачитывался трудами преподобного Кирилла Скифопольского, историка Церкви, жившего в VI веке и подробно описавшего полтора

века истории палестинского монашества.

Он рассказал о жизни самых выдающихся палестинских отшельников: прпп. Евфимия Великого и Феоктиста, Кириака Отшельника и Герасима Иорданского, Саввы Освященного и Феодосия Киновиарха, Иоанна Молчальника и Феогния Витилийского. Из его сочинений молодой монах видел, что все основатели монашества на Святой Земле, кроме одного из последователей Евфимия, пришли из-за пределов Палестины - Капподокии, Армении, Греции и Синая. Монашество Палестины V-VI вв. было - монашеством странников.



Ксенития процвела на земле Палестины и Синая, так, что преподобный Иоанн Лествичник посвятил этому целую ступень своей знаменитой «Лествицы». Ступень 3-я - странничество или уклонение от мира: «Странничество есть отлучение от всего, с тем намерением, чтобы сделать мысль свою неразлучною с Богом... Никто в такой мере не предавал себя странничеству, как тот Великий, который услышал: «Изыди от земли твоея, и от рода твоего, и от дому отца твоего» (Быт.12:1), и притом был призываем в иноплеменную и варварскую землю. (...) Иногда Господь много прославляет того, кто сделается странником по примеру сего Великого; но хотя сия слава и от Бога дается, однако ее хорошо отвращать щитом смирения. (...) Пристрастие к кому-нибудь из родственников или из посторонних, весьма вредно; оно может мало-помалу привлечь нас к миру и совершенно погасить огонь нашего умиления. Как невозможно одним глазом смотреть на небо, а другим на землю: так невозможно не подвергнуться душевным бедствиям тому, кто мыслями и телом не устранился совершенно от всех своих родственников и неродственников».

Авва Андрей (Древний патерик) говорил: «Монаху приличны сии три подвига: странничество, бедность и молчание в терпении». Невозможно вести духовную брань в своем отечестве, страннику легче избегать всякой привязанности к родным, друзьям, обязательствам. Блаженный Иероним Стридонский в своем письме к Илиодору наставляет, что в своей стране нет возможности обрести мир, а там, где нет мира, ум часто отвлекается от своей цели. Монах не может найти покой – исихию.

В Палестине монашество обретает особый аромат в связи с воплощением Сына Божия, и эта земля является великой святыней для поклонения с тех пор и по сей день.

Непосредственным отцом и основателем «ксенитии» является Авраам; это отражается в ранних монастырских текстах IV века, как например в письме Блаженного Иеронима к Марцеле (44), где он старается непосредственно связать текст Библии «в землю, которую Я укажу тебе» и «Палестина», побуждая

ее идти в Палестину, но в то же время текст «пойди из земли твоей, от родства твоего и из дома отца твоего, в землю, которую Я укажу тебе» (Быт. 12:1) имеет более широкое толкование. Антоний Великий цитирует текст Библии об Аврааме, как пример для монашеского делания (Письмо 1).

«Я думаю, братия, что души, которые влекутся к любви Божией, бывают трех родов, мужчины это или женщины.

Есть такие, кто призваны законом любви, который в их природе и который изначальное Благо насадило в них при первом творении. Слово Божие пришло к ним, и они без малейшего сомнения последовали за ним с готовностью, как праотец Авраам, ибо когда Господь увидел, что не по научению от людей он научился любить Бога, но по закону, вложенному в природу его с самого зачатия. Господь явился ему и сказал: «Пойди из земли твоей, от родства твоего и из дома отца твоего в землю, которую Я укажу тебе» (Быт. 12:1). И тот пошел, не усомнясь и не помедлив, но готовый к своему призванию. Он образец того расположения духа, которое и доныне пребывает во всех, кто идет по его стопам. Трудясь и ища страха Божия в терпении и тишине, они достигают истинного рода жизни, поскольку души их готовы следовать за любовью Божией».

Изучая призвание Авраама в книге Бытия мы видим, что короткая фраза имеет огромное значение в жизни каждого верующего человека, подчеркивает веру, указывая на Авраама, как отца всех верующих: «Так Авраам поверил Богу, и это вменилось ему в праведность» (Гал. 3:6-9). А в послании к евреям не только вера Авраама подчеркивается, но и послушание в ответ на призыв Бога: – Бог сказал – Авраам слушал – Авраам услышал – Авраам послушал – Бог показал. «Верою Авраам повиновался призванию идти в страну, которую имел получить в наследие, и пошел, не зная, куда идет. Верою обитал он на земле обетованной, как на чужой, и жил в шатрах с Исааком и Иаковом, сонаследниками того же обетования... Все сии умерли в вере, не получив обетований, а только издали видели оные, и радовались, и говорили о себе, что они странники и пришельцы на земле; ибо те, которые так гово-



Единственный источник чистой воды Лавры св. Саввы Освященного

рят, показывают, что они ищут отечества. И если бы они в мыслях имели то отечество, из которого вышли, то имели бы время возвратиться; но они стремились к лучшему, то есть к небесному; посему и Бог не стыдится их, называя Себя их Богом: ибо Он приготовил им город» (Евр. 11:8,9 ... 13-16).

Здесь имеет смысл прочесть эти строки из Бытия – так называемое «призвание Авраама» – на языке Авраама, то есть на иврите.

Когда Господь сказал Аврааму «изыди», на иврите это звучит – Лех Леха, буквально «иди к самому себе», что значит двигаться к высшей цели человека. Тогда становится понятным, почему Авраам начинает свое движение не сомневаясь, не переживая и не откладывая. Можно предположить, та земля, где он жил – Халдея – не его отечество. В этом Авраам видел зов покинуть чужую землю и идти домой.

В этом смысле монашеская «ксенития» имеет глубокое значение. Не только внешнее странничество (ксенития), то есть жить в чужой стране, но стремление к познанию себя для монашествующих имеет смысл духовной миграции: «Ищите же прежде Царства Божия и правды Его» (Матф. 6:33). А где его искать?

Где эта «земля обетованная»? «Царствие Божие внутрь вас есть» (Лук. 17:21).

«Ксенития» – добровольное изгнание, добровольное странничество, это совершение отречения от мира: «Вы не от мира ... Я избрал вас от мира» (Иоан. 15:19). Вся жизнь монаха – «забывая заднее и простираясь вперед» (Фил. 3:13), к Небесному Отечеству.

Живя в Иерусалиме, наш молодой монах хвалился, что совершает монашескую благо-детель – странничество (ксенитию) – далеко от родства, от дома отца, от друзей и был готов в таком положении жить все время, до того, как встретил нашего Архипастыря, владыку Варнаву, а через него снова услышал призыв Господа покинуть всё, к чему привык и что любил, ту землю, где нашел утешение и покой, и идти дальше к себе.

В Палестине он думал, что живет по «ксенитии», в странничестве, но он был среди своих, поскольку в монастыре были все из одной страны, общались на родном языке, молились на родном языке, мыслили на родном языке, а с появлением владыки Варнавы, этот монах вновь четко услышал: «Пойди в землю, которую Я укажу тебе». Без колебаний и сомнений, как Авраам, веря голосу Божию, он начал движение к новой стране. Не зная языка, не имея ни знакомых, ни адреса, только крепкую веру, что Господь все покажет. Так и было. Здесь неуместно рассказывать о всех трудностях, слезах, опасностях на пути. Это его не пугало, а больше укрепляло веру.

40 лет прошло как этот молодой монах покинул родину и отцовский дом, и сегодня является гражданином новой страны, которая приняла его, обрел новых братий и сестер и имеет родного отца в лице владыки Варнавы. Но знает, что это еще временная родина. Он не потерял чувство, что все равно находится на чужбине. Земля обетованная рядом, но еще где-то не здесь.

Владыка в своем наставлении «Священникам» («С Богом всегда легко») убедительно говорит: «Здесь, на земле, всё преходяще» (Стр. 155). Сын Человеческий не имел, «где приклонить голову» (Матф. 8:20), был странником на земле.

На страстной неделе, когда поклоняемся Плащанице, мы поем: «Приидите, ублажим Иосифа присно памятнаго, в нощи к Пилату

пришедшаго и Живота всех испросившаго: даждь ми Сего страннаго, Иже не имеет где главы подклонити: даждь ми Сего страннаго, Его же ученик лукавый на смерть предаде: даждь ми Сего страннаго, Его же Матизрящи на кресте висяща, рыдающи вопияше и матерски восклицаше: увы Мне, Чадо Мое! увы Мне, Свете Мой и утроба Моя возлюбленная! Симеономбо предреченное в церкви днесь собыстся: Мое сердце оружие пройде, но в радость воскресения Твоего плачь преложи. Покланяемся страстем Твоим, Христе, и Святому Воскресению» (Стихи ранацелование Святой Плащаницы).

Действительно Господь был странник на земле. Он «пришел к своим, и свои Его не приняли» (Иоанн. 1:11). Он странствовал даже в утробе Матери, когда Она шла из Назарета в Горняя, «во град Иудов» (Лук. 1:39), и когда «пошли все записываться, каждый в свой город. (...) из Галилеи, из города Назарета, в Иудею, в город Давидов, называемый Вифлеем, потому что он был из дома и рода Давидова (...) с Мариею (...) Которая была беременна. Когда же они были там, наступило время родить Ей» (Лук. 2:3-6); жил в изгнании, когда бежал от царя Ирода: «Ангел Господень является во сне Иосифу и гово-

рит: встань, возьми Младенца и Матерь Его и беги в Египет, и будь там, доколе не скажу тебе, ибо Ирод хочет искать Младенца, чтобы погубить Его. Он встал, взял Младенца и Матерь Его ночью и пошел в Египет, и там был до смерти Ирода, - да сбудется реченное Господом через пророка, который говорит: из Египта воззвал Я Сына Моего» (Матф. 2:13-15), и когда возвращался из него «По смерти же Ирода, - се, Ангел Господень во сне является Иосифу в Египте и говорит: встань, возьми Младенца и Матерь Его и иди в землю Израилеву, ибо умерли искавшие души Младенца. Он

> Митрополит Варнава и архимандрит Василий

встал, взял Младенца и Матерь Его и пришел в землю Израилеву» (Матф. 2:19-21). Господь пребывал 40 дней в пустыне: «Иисус возведен был Духом в пустыню, для искушения от диавола» (Мф. 4,1), затем странствовал в течение трех лет, проповедуя в Иудее, Самарии, Галилеи, Финикии, Кесарии. И когда, наконец, прибыл в Иерусалим, «князи людстии» отвергли, осудили и распяли Его. Он сошел во ад, воскрес из мертвых и вознесся, возвращаясь к Отцу Своему. «А тем, которые приняли Его, верующим во имя Его, дал власть быть чадами Божиими, которые ни от крови, ни от хотения плоти, ни от хотения мужа, но от Бога родились» (Иоан.1:12-13).

Все истинно верующие являются чадами Божиими и воздыхают о Небесном Отечестве.

Владыка Варнава много лет путешествует, как Авраам, идущий к Земле, которую Бог показывает и мы с ним идем, и, как любит говорить владыка: «Я иду в Царство Небесное и вы все мои вместе со мной».

«И пошел Аврам, как сказал ему Господь... И взял Аврам с собою(...) всех людей (...) и вышли, чтобы идти в землю Ханаанскую; и пришли в землю Ханаанскую ... И явился Господь Авраму и сказал: потомству твоему отдам Я землю сию» (Быт.12:4-7).





## Иеромонах Лазарь (Белянин), насельник Свято-Троицкого мужского монастыря г. Алатыря

«Господня земля и исполнение ея, Вселенная и вси живущие на ней», – воспевает царь и пророк Давид. Нет ни на земле, ни под землей, ни на небе места, лишенного владычества Божия, ибо Бог как Творец Своим Духом везде присутствует и все исполняет, и ничто не способно скрыться от очей Его.

Бог, сотворив человека, даровал ему страшный и непостижимый дар – свободу. Человеческая свобода не есть независимость от Бога, Источника жизни, так как без Бога невозможно само бытие. Человеческая свобода заключается в том, что он может желать быть с Богом, а может желать быть без Бога, любить Его или ненавидеть, быть Ему другом или врагом. Такова любовь Божия к человеку.

Он не захотел принудить человека любить Себя, но предоставил ему право добровольного выбора и тем самым (прим. возможностью любить или не любить) соделал любовь бесценной по своему значению. Таким образом, через любовь к Богу человеческое сердце становится Царством Небесным. Через отвержение же Бога оно превращается в царство беспросветной тьмы, делается обиталищем всякого зла и нечистоты.

«Да приидет Царствие Твое», – читаем мы каждый день в молитве «Отче наш». Прежде всего здесь говорится о Царстве нашего собственного сердца, чтобы там воцарился Бог, чтобы там он властвовал и управлял всеми движениями его. Другого царства нам искать незачем. Всё, что нам нужно, по слову Евангельскому, «внутри нас есть» (Лк. 17:21).

Тот, кто находит Царство Небесное внутри собственного сердца, непостижимо и неизъяснимо исполняется новой силой, новой жизнью, Божественной и нетленной. Его сердце соделывается обителью Бога, Который Духом Святым водворяется там, всё исполняя несказанным светом. Человек изнутри становится весь светом. А иногда даже видимым образом отблеск сего внутреннего сияния озаряет окружающих, что неоднократно видели у различных святых, особенно во время молитвы.

В этом и состоит смысл святости. Очистив, освятив собственную душу, человек



становится источником света для тех, кто рядом с ним. Он их освещает и освящает, а некоторых и зажигает этим нетленным сиянием, подобно тому, как одна свеча воспламеняется от другой и начинает также озарять все вокруг. Таково предназначение каждого человека, как сказано в Писании: «Будьте святы, потому что Я свят» (1Пет. 1:16).

Всякий может стать святым, если того захочет, только бы была непоколебимая решимость на этом пути. Пример тому – тысячи святых всех чинов и званий, всех возрастов и состояний, многие из которых обретали святость после страшных грехопадений, от рва погибели восходили на высоту добродетели.

Почитая святых, мы сами становимся сопричастниками их святости и благодати, оказываемся наследниками их духовного богатства, поскольку в духовной жизни нет ничего частного, но все является общим, и всякий, кто соделывает себя достойным, может это принять в соответствующей мере.

Мы должны научиться «дружить» со святыми через подражание им в богоугодной, добродетельной жизни. Такая дружба, поистине, станет для нас залогом Небесного Царства.

Особенно важным в духовном отношении является почитание тех святых, которые были близки нам по какой-либо земной стороне их жизни, месту проживания и подвигов, роду трудовой деятельности, национальным и другим признакам. Так, например, врачу наиболее удобным будет обращаться в молитве к святым, чья жизнь была связана с медициной. Военному уместно просить помощи и защиты у святых, известных своими ратными подвигами. Монаху хорошо призывать в помощники и наставники святых подвижников, постников и пустынников, угодивших Богу преподобническим житием.

Велика помощь и покровительство святых, с которыми имеется кровное родство или общность в месте проживания. Святой угодник, подвизавшийся в той или иной обители или граде, не лишит покровительства свои родные земли, но будет непрестанным ходатаем за земных сродников пред Престолом Небесного Царя. Хотя, как мы знаем,

в духовной жизни не существует ни национальных, ни социальных границ, но, тем не менее, близость земных связей становится удобной предпосылкой и основой для обретения духовного, молитвенного единства.

Благословен град, имеющий своим покровителем святого угодника. Блаженна обитель, ставшая домом для человека Божия, и треблаженна она, если удостоилась быть хранительницей его святых мощей. Так милосердный Господь некогда призрел на град Алатырь и его скромный Троицкий монастырь, даровав ему на сохранение Свое бесценное сокровище — нетленные мощи блаженного схимонаха Вассиана, который подвизался в сей обители в XVII веке и уже тогда был известен своим преподобническим житием.

Как повествует одна из уцелевших рукописей об истории Алатырской обители, 26 августа 1748 года при начале строительства каменной соборной монастырской церкви во имя Живоначальной Троицы, при подготовке места для закладки фундамента, «Божественным промыслом был обретен преподобного отца нашего схимонаха Вассиана гроб и в нем почивающие его нетленные честные мощи». Гроб с мощами был поднят из земли на обозрение и поклонение всем. Вынутые из земли мощи стояли в течение недели на открытом месте. Как гроб, так и облачение, и само тело угодника оказались в удивительной сохранности.

До освидетельствования мощи были перенесены в теплую деревянную церковь во имя преподобных отцов Зосимы и Савватия, где оставались открытыми всю зиму. До весны гроб с мощами оставался в храме. Как упоминается в историко-археологическом описании монастыря, почти ежедневно служились панихиды, а богомольцы с верой обращали к нему свои молитвы, получая скорую помощь. Во множестве стекался народ на поклонение мощам, причем больные отламывали от гроба щепочки. Некоторые из них, как ходили слухи, тут же получали исцеление.

В мае 1749 года мощи схимонаха Вассиана были вторично освидетельствованы, причем оказалась та же полнейшая сохранность тела, одежды и гроба, что и при первом освидетельствовании. Можно было даже ясно прочесть вышитые на схиме слова Священного Писания.

Указом Святейшего Синода епископу Нижегородскому и Алатырскому Вениамину (Пуцек-Григоровичу) было предписано предать нетленное тело схимонаха Вассиана земле. Это, главным образом, объяснялось тем, что чудесные исцеления от мощей не записывались своевременно с именами лиц, получивших исцеление, и что при вторичном освидетельствовании мощей никто из жителей не подтвердил тогда достоверность этих исцелений. Вследствие такого упущения было признано необходимым записывать в особую книгу факты о совершающихся чудесах при гробе блаженного подвижника по его молитвенному предстательству пред Богом.

Следуя распоряжению Святейшего Синода, мощи были вторично преданы земле. Согласно памятным записям, место погребения было определено «у святаго храма в саду, с левой стороны теплой Сергиевской каменной церкви, у окошка левого клироса».

В 1848 году, при настоятеле архимандрите Иезекииле, с левой стороны Сергиевского храма, над могилой схимонаха Вассиана, был заложен придел в честь Казанской иконы Божией Матери, освящение которого состоялось 2 сентября 1849 года. Также над могилой была устроена особая усыпальница-часовня для удобства всем приходившим на поклонение сему угоднику и отправления там заупокойных служб.

С тех пор, как упоминается в историческом описании обители, в течение почти двух столетий место погребения схимонаха Вассиана привлекало к себе множество народа. Страждущие духом и телом служили над могилою панихиды. По установившемуся порядку, ежегодно 26 августа, в память обретения мощей схимонаха Вассиана, на могиле его служились общественные и монастырские панихиды, а равно и 10 октября – в день памяти его небесного покровителя, преподобного Вассиана Константинопольского. Накануне этих дней в соборном храме совершалось всенощное бдение и в день памяти – Божественная литургия. В 1905 году, с благословения Преосвященнейшего Гурия, епископа Симбирского, настоятелем Троицкого монастыря архимандритом Гавриилом с братиею и с помощью усердных благотворителей при усыпальнице схимонаха Вассиана был сооружен алтарь. Помещение усыпальницы под Казанским придельным храмом собора было расширено, и, таким образом, образовалась церковь, которая и освящена была тем же Преосвященным 5 декабря того же 1905 года. Могилка схимонаха Вассиана находилась в сем храме за правым клиросом. Здесь же, на гробнице сего угодника, лежали железные вериги с таким же крестом. Вериги эти, по преданию, носил схимонах Вассиан. Пред гробницею теплилась неугасимая лампада.

Достоверных сведений о времени кончины схимонаха Вассиана в Свято-Троицком монастыре нет, потому что монастырский архив был уничтожен пожаром. В 1775 году, в ночь на 28 сентября, обитель постигло страшное бедствие. Во время пожара, начавшегося в городе, в монастыре сгорела часть построек: два здания братских келий, колокольня с двумя колоколами и боевыми часами и четвёртая часть деревянной ограды. Огонь истребил также монастырский архив с находившимися в нём документами. Таким образом, документальная двухвековая история монастыря была уничтожена огнем и оставалась лишь в предании. Монастырский архив стал собираться заново.

В монастырском списке настоятелей упоминается Вассиан Муромцевский, занимавший должность настоятеля и строителя Свято-Троицкого монастыря в 1697 и 1698 годах. По всей вероятности, найденные мощи принадлежали ему, но не исключается, что это был иной одноименный монах-подвижник, живший в то же время в монастыре. Об этом предание умалчивает. Знали только местные жители, что в Троицком монастыре жил схимонах Вассиан, вел строгую подвижническую жизнь и пользовался великим уважением среди горожан. Во время освидетельствования нетленного тела были некоторые из очевидцев его жизни, которые хорошо помнили схимонаха Вассиана и чтили его за святого подвижника. Они-то и признали найденные мощи за мощи Вассиана.



Слух об этих чудесах, как проявлении силы Божией при найденных мощах угодника, под спудом почивающих, стал быстро распространяться среди верующих далеко

за пределами Симбирской губернии, причем многими из благочестивых поклонников и почитателей схимонаха Вассиана было заявлено искреннее желание, за неи-

мением сведений о его святой жизни, иметь, по крайней мере, точные сведения о чудотворениях, совершившихся при могиле его. В виду сего Симбирским епархиальным начальством поручено было протоиерею Богородице – Рождественского собора города Алатыря Николаю Диомидову проверить факты чудесных исцелений, совершившиеся при гробе схимонаха Вассиана. Все случаи были записаны в особую книгу через опрос под присягою, и при депутатах с духовной и гражданской стороны (чиновнике полиции) как самих исцелившихся, так равно и свидетелей сих исцелений. Поручение это, в форме следственного производства, протоиереем Диомидовым было исполнено и представлено на благоусмотрение епархиального начальства почти через год (8 октября 1905 года).

В 1906 году на основании собранных свидетельств была издана брошюра под названием «Алатырский Свято-Троицкий мужской монастырь и его подвижник схимонах Вассиан». В ней, после краткого описания истории обретения мощей святого угодника, были помещены описания случаев исцелений и его молитвенной помощи с приведением имен и подробных обстоятельств. Всего было описано сорок случаев. Обстоятельность, в большинстве случаев, свидетельских показаний подтверждало, что не без достаточных оснований образовалась твердая вера в святость блаженного схимонаха Вассиана и в силу его молитвенного предстательства пред Богом, – как у служителей гор. Алатыря, так и окрестных селений по всей Симбирской губернии. Вера эта разносилась по всей России до далекой Сибири странствующими богомольцами, которые, направляясь к преподобному Серафиму Саровскому, считали долгом посетить и Свято-Троицкий монастырь в гор. Алатыре для поклонения блаженному схимонаху Вассиану, почивающему под спудом в нетленном телеси, как об этом свидетельствовало местное предание.

Революционное время и период богоборческой власти первой половины XX столетия самыми тяжелыми последствиями отразились и на истории Алатырской обители.

В эти скорбные времена крест настоятельства выпал на долю архимандрита Даниила (1918–1930-е). Он не только самоотверженно и безбоязненно отстаивал и защищал

обитель от нападок со стороны советской власти, но даже предпринял серьезные попытки по открытию мощей и прославления угодника Божия схимонаха Вассиана. Особенно характерным было то, что эти труды были начаты им в 1919 году, когда в самом разгаре была антицерковная кампания по вскрытию святых мощей.

К сожалению, или к счастью, мощи тогда открыты не были. Не попали они в руки и к антирелигиозным активистам, которые пытались в двадцатые годы при содействии отряда солдат извлечь святые останки. Как повествуют очевидцы тех лет, всех солдат разбил необычайный паралич, так что на телегах их вывозили из обители. Очевидно, это была кара Божия за попытку надругаться над святыней.

Далее история с мощами чудного Божия угодника покрыта тайной и лишь в устном предании хранятся рассказы о том, что все-таки мощи были найдены и вывезены с территории монастыря для сохранения от поругания и уничтожения.

Другая версия говорит, что честные останки также продолжают почивать на прежнем месте или перезахоронены в ином на этой же монастырской земле.

Но удивителен тот факт, что спустя столько лет сохраняется память и почитание сего Божия человека при такой малой его известности. Ибо сердца человеческие не нуждаются в логических или фактических доказательствах святости. Сердце чувствует святость и тяготеет к ней, пользуясь иным средством познания, как бы ощущая нетленный свет вечности, которому становится причастен святой. Хотя пока и остается сей Светильник сокрытым под спудом, но свечение его несомненно и духовно ощутимо для всякого чуткого сердца.

Свет Божией благодати не удержит ни камень, ни земля, и если то будет угодно Богу, то в свое время на подобающем подсвечнике будет водружен он, дабы разгонять мрак обмирщения, в который все более и более погружается современное общество, теряя всякую связь с подлинной духовностью. А также тем же светом просвещать умы людей к пониманию истины и согревать оледеневшие сердца взаимной любовью и состраданием друг к другу.



# **КТО ЕСТЬ ХРИСТОС** И КТО МЫ РЯДОМ С НИМ

## Протоиерей Леонид ЕРМОЛАЕВ, настоятель храма Тихвинской иконы Божией Матери села Мусирмы Урмарского района

ы ходим в храм Божий, молимся, стараемся жить по заповедям Божиим. Но не замечая этого, привыкаем к святости и перестаем удивляться той загадке, тайне, красоте, подлинному откровению, которое нам дается в Священном Писании.

Но когда мы смотрим на икону Христа или стоим перед Крестом Господнем, пожалуй, установка созерцания этого образа — это удивление. Об этом нам говорит святой пророк Исаия в 52 главе своей книги: «Мессии будут удивляться». Из текста святого пророка становится очевидным, что у него было откровение о том, кто такой Христос. Он знал ответ на вопрос «Кто Он такой?». Ответ, который для многих остается загадкой.

Также пророк Исаия говорит о том, что многие будут изумляться, глядя на Христа. И дальше он в своей книге говорит, что мы видели Его, и вот в Нем нет ни вида, ни доброт, ни чего-либо примечательного, притягательного. Он был унижен, Он был уязвлен. А мы думали, что Он страдает, за грехи отвержен Богом, а на самом деле Он взял грехи наши, и был пригвождён на Кресте.

Это Тайна Христа. Кто он, кто мы рядом с Ним? И в нашем сознании периодически должен возникать вопрос: «Господи, кто Ты и кто Я?». Из Евангелия мы видим, что и апостолы часто вели себя неприлично для учеников Христа. Нам сейчас это понятно, что Христос воскрес, что Он – Бог воплощенный, Он победил смерть, основал Церковь, послал Духа Святаго на апостолов. Но мы видим, что вдруг к Христу приходят два Его ближайших ученика – Иаков и Иоанн. С совершенно какой-то глупой просьбой, на наш взгляд. И просят Его: «Господи, когда Ты воцаришься, обещай нам, что одного из нас Ты посадишь по правую сторону, а другого по левую сторону». Апостол Фома в Евангелии от Иоанна, когда узнает, что Лазарь умер, и скажет: «Пойдем и мы умрем с Ним». Апостолы просто не понимали его учения и притчу. Эти фразы и эти поступки говорят нам, что для учеников Христос был загадкой и тайной, которая открылась для них после Воскресения, после Пятидесятницы.

Мы называем себя верующими, ходим в Церковь, но в большинстве случаев сами не знаем, что это такое. Мы не знаем, к кому мы пришли? К Богу нас приводят скорби, болезни и какие-то неприятности. Но есть святые угодники Божии, которые по-настоящему встречали Христа. Увидев подлинный Лик Христа, узнав Его, теряли всякий интерес к этой жизни. Например, Антоний Великий, который был состоятельным человеком, услышал только одну фразу из Евангелия и понял, перед Кем он стоит. Из Ветхого Завета мы знаем о встрече Моисея с Богом. Господь говорит Моисею: «Я покажу тебе Себя, но ты не увидишь Моего подлинного Лика – не может такого быть, что человек увидел Меня и остался жить». И с нами происходит то же самое, когда мы видим Его настоящий Лик и понимаем, перед Кем мы стоим: теряется всякий интерес к этой жизни, но есть люди, которые входят в Церковь и не знают Христа, но они его чувствуют в своем сердце.

Господу не нужно от нас многого. Вспомним, когда Он молился в Гефсиманском саду, просил апостолов: «Побудьте со мной, бдите и молитесь». И рядом со Христом во время распятия, во время Его земнаго странствования находились люди, чувствовавшие Его своим сердцем, чувствовавшие Его Божество, ощущавшие Его правоту, Его особую миссию.

Наша миссия простых, невежественных в богословии, в философии, не отличающихся даже добродетельной жизнью людей может быть в самом простом служении – просто быть рядом со Христом. Рядом с Ним, следуя за Христом в доверии своему сердцу, которое ощущает то подлинное истинное божество, к которому мы все стремимся.



### Иерей Илья ТАРАСИКОВ, клирик Иверского храма г. Алатыря

26 октября Православная церковь отмечает праздник Иверской иконы Божией Матери, вспоминая события перенесения списка с этого чудотворного образа в Москву в середине XVII века. Однако в текущем году в этот день в нашем городе празднуется ещё одно событие, а именно 170-летие постройки Иверской церкви, кафедрального храма Алатырской епархии.

### ДОМОВАЯ ЦЕРКОВЬ

стория Иверского храма начинается с организации в г. Алатыре хозяйственного училища для дочерей крестьян. Всего таких училищ в России было четыре. Цель их создания состояла в духовно-нравственном воспитании дочерей удельных крестьян с научением их всем необходимым навыкам ведения хозяйства для того, чтобы, выйдя замуж, они имели влияние и распространяли полученные знания среди других крестьянских семей, тем самым повышая культурный и хозяйственный уровень удельных деревень губернии.

По программе училища в течение 4-летнего курса его воспитанницы должны были обучаться Закону Божию, чтению и счету, для чего в штат училища назначался священник. Особое внимание предполагалось уделять развитию сведений по сельскому хозяйству и домоводству и их практическому применению. В течение всего срока обучения воспитанницы училища не могли из него отлучаться, а свидания с родителями допускались лишь по праздникам.

Алатырское хозяйственное училище для 20 дочерей крестьян было открыто 1 мая 1845 года и первоначально располагалось в съемных помещениях. Через год для него выделили участок земли на самом краю города – в кварталах между улицами Стрелецкой, Симбирской и Казачьей. В течение 1846 года на этом участке был выстроен целый комплекс деревянных зданий, в которых разместились спальни воспитанниц, столовая и квартиры служащих. В главном же каменном здании разместилась домовая церковь, рабочая и классная комнаты.

Всеми организационными и строительными работами руководил управляющий Алатырской удельной конторой, коллежский советник Александр Петрович Бороздин.

Окончательно все работы были завершены только в 1848 году, но уже 27 июля (9 августа) 1847 года состоялось торжественное освящение храма, которое совершил епископ Симбирский и Сызранский Феодотий (Озеров). Престол освятили в честь Иверской иконы Божией Матери. Настоятелем был назначен алатырский священник



Иаков Лебедев, который уже год работал в училище на должности законоучителя.

Церковь Иверской иконы Божией Матери не имела особого прихода, она считалась домовой церковью училища. Ни крещения, ни отпевания в ней не совершались, и только со временем было дозволено проводить в ней венчание браков девиц, заканчивающих свое обучение. Богослужения же в храме по воскресным и праздничным дням стали совершаться регулярно. Причем воспитанницы училища сами читали и пели на клиросе.

Вначале училище работало довольно успешно и вскоре число воспитанниц увеличили до 36. Однако с течением времени оно отклонилось от первоначальной программы и стало представлять собой скорее школу рукоделия. Было замечено, что большую пользу для религиозно-нравственного развития народа приносит обучение крестьянских девочек грамоте и молитвам в сельских школах у местных священников, начавшееся в Алатырском уезде с 1857 года. Поэтому с 1 января 1863 года Алатырское хозяйственное женское училище было решено закрыть.

Всё время работы училища отец Иаков Лебедев усердно исполнял свое служение.

Как проходила богослужебная жизнь в храме после закрытия училища – нам не известно. В связи с тем, что храм был домовым, можно предположить, что, скорее всего, служба в нем совершаться перестала. Здания же упраздненного училища позднее были сданы под постой квартирующего в городе Алатыре 8-го пехотного Эстляндского полка.

# **ЦЕРКОВЬ**ПРИ ЗЕМСКОЙ БОЛЬНИЦЕ

С постройкой в начале 80-х годов XIX века нового здания земской больницы на месте, ранее занимаемом строениями хозяйственного училища, храм Иверской иконы Божией Матери, оказавшийся рядом, был приписан к ней и стал использоваться для обслуживания больных и медицинского персонала. Его приход составляли служащие больницы и пациенты, находящиеся на стационарном лечении. Причт храма – священник и псаломщик – входил в штат больницы и получал жалование от земства. Из треб в

храме совершались отпевания скончавшихся больных и редкие крещения детей (1–3 в месяц), матери которых по каким-либо причинам рожали не дома, а в больнице. Можно предположить, что службы в храме совершались регулярно по воскресным дням и праздникам, а священник служил молебны о здравии, причащал и соборовал тяжелобольных.

С 1882 по 1885 год настоятелем больничного храма Иверской иконы Божией Матери был священник Иоанн Аполлонов. 23 ноября 1885 года епископ Симбирский и Сызранский Варсонофий рукоположил учителя подготовительного класса при Алатырском духовном училище Сергия Руднева во священника и назначил его настоятелем вместо отца Иоанна.

В 1897–1903 годы службу в нашем храме отец Сергий совмещал с преподавательской и административной работой как в епархиальном училищном совете, так и в правлении Алатырского духовного училища.

Долгие годы, почти тридцать лет, отец Сергий исправно нес службу в храме и больнице. В 1914 году по состоянию здоровья он вышел за штат, а на его место был назначен священник Николай Лавров, но прослужил он недолго. Последние годы перед революцией настоятелем был священник Владимир Лепоринский.

### ЗАКРЫТИЕ ХРАМА

После октябрьского переворота одним из первых декретов новой власти стал декрет «Об отделении церкви от государства и школы от церкви», опубликованный 23 января (5 февраля) 1918 года. Согласно декрету, всё имущество существующих в России церквей и религиозных обществ объявлялось народным достоянием. Здания и предметы, предназначенные специально для богослужебных целей, отдавались по особым постановлениям местной или центральной власти в бесплатное пользование соответственных религиозных обществ. Эти положения явились юридическим прикрытием для конфискации церковного имущества и для гонения на Церковь.

Во исполнение декрета 9 февраля 1919 года община прихожан Иверской больнич-

ной церкви постановила сдать Алатырскому городскому Совету рабочих, крестьянских и красноармейских депутатов всё церковное имущество, а 19 марта между общиной прихожан Иверской больничной церкви и вышеназванным Советом был заключен договор о передаче ей в бессрочное, бесплатное пользование «народного» имущества Иверской больничной церкви.

4 ноября 1919 года её настоятелем был назначен 58-летний священник Крестовоздвиженского храма Петр Михайлович Цветницкий. Богослужение продолжалось.

В 1924 году была предпринята первая попытка закрыть Иверский храм. Повод к этому состоял в том, что церковь находилась на территории Алатырской народной больницы (так она стала называться). Служащие

больницы приняли решение об отказе от храма и об использовании его помещения для приёма больных.

В ответ на это собрание прихожан под председательством председателя церковного совета Ивана Егоровича Ларенкова выступило с решительным протестом. В своем заявлении они отмечали, что «служащие советской больницы к храму никакого отношения не имеют и состав больничных служащих непостоянный: нонче служит, а завтра – нет, а потому оне и распоряжаться храмом не имеют права. Так как храм взят нами, прихожанами, по договору (...) мы же, прихожане, от храма не отказуемся и просим постановление больничных служащих считать недействительным (...) храм оставить за верующими прихожанами». На этот





раз верующим удалось отстоять свой храм.

Последним перед его закрытием настоятелем Иверского храма стал священник Александр Доброхотов, назначенный в 1927 году.

В 1929 году политика государства по отношению к Церкви ужесточилась, и началось массовое закрытие церквей по всей стране. В сентябре ЦИК ЧАССР принял постановление закрыть церковь при Алатырской больнице как мешающую нормальной работе больницы (колокольный звон и т. д.). Спустя два месяца Иверская церковь была закрыта, а все имущество перевезено на склады городской милиции. Здание храма было передано в пользование Алатырской народной больнице. Таким образом, храм Иверской иконы Божией Матери стал первым в списке закрытых приходских церквей г. Алатыря. Уже в январе следующего 1930 года были закрыты Вознесенская церковь бывшего женского монастыря, церкви Рождества Христова и Казанская-Пятницкая.

После закрытия храма был произведен демонтаж центрального барабана с луковичным куполом и двух колоколен. Здание превратили в клуб больницы, а после Великой Отечественной войны в нём разместили красный уголок районной больницы, рентгенотерапевтический кабинет и пункт переливания крови.

Восстановление храма и возобновление духовной жизни Иверского прихода



#### ВОЗРОЖДЕНИЕ ХРАМА

Пьер Паскье, будущий отец Василий, родился во Франции в религиозной католической семье. В 1978 году он стал послушником в одной католической общине, а в 1980 году принял монашество с именем Василий (в честь святителя Василия Великого), после чего его направили в Иерусалим, в греко-католический (униатский) монастырь Иоанна Пустынника.

В течение следующих 10 лет отец Василий ближе знакомится с Православием, которое на Святой земле было совсем рядом, но попытки сблизиться с православным духовенством пресекались начальством. Он заочно учился в Париже, в Свято-Сергиевском православном институте, три года работал на подворье монастыря во Франции, вспомнив свое первое сельскохозяйственное образование, а затем вновь вернулся в Иерусалим, где был рукоположен во диаконы.

В начале 1990-х годов отец Василий нёс послушание гида монастыря, что позволило ему общаться с прибывавшими сюда православными паломниками. Среди них были митрополит Ленинградский и Ладожский Алексий (будущий Патриарх), архиепископ Чебоксарский и Чувашский Варнава (Кедров), епископ Костромской и Галичский Александр (Могилёв), архимандриты Пюхтицкого монастыря Гурий и Ермоген, иеромонах Иероним (Шурыгин). Последний сыграл решающую роль в том, что отец Василий решил, наконец, покончить со всеми колебаниями и навсегда покинул свой монастырь, а вместе с ним и католичество, и в скором времени оказался в России.

15 марта 1994 года в г. Москве он был присоединён к Православию. Началось его служение на новой Родине. Сначала были послушания в Псково-Печерском монастыре, затем служение диаконом вместе с отцом Иеронимом в приходе с. Никулино в Чувашии, затем, уже будучи рукоположенным в иеромонахи, — настоятельство в этом сельском приходе, позже он вновь в монастырских стенах — насельник Свято-Троицкого мужского монастыря г. Алатыря. В 1998 году митрополит Чебоксарский и Чувашский Варнава возвёл иеромонаха Василия в сан игумена и в конце ноября назначил его духовником

Алатырского Киево-Николаевского Новодевичьего монастыря.

В пору его служения в мужском, а затем и женском монастыре вокруг него образовался круг его духовных чад, которые приходили к батюшке за утешением, советом, наставлением.

19 мая 2003 года по просьбе отца Василия митрополит Варнава назначил его восстанавливать заброшенный храм Иверской иконы Божией Матери на территории Алатырской районной больницы. Так начала возрождаться духовная жизнь в этом храме. Каждое воскресенье здесь, пока ещё в небольшой комнатке при входе в храм, стали служить молебен Иверскому образу. Весть о том, что в центре города восстанавливается церковь, быстро облетела окрестности. С первого же дня на молебны стали приходить по двадцать-тридцать человек. Тут же совершались первые крещения. Каждый день в храм собирались люди, чтобы чем-то помочь. Вначале, чтобы всех накормить, еду приносили из дома в корзинах. Но когда людей стало больше, решили организовать кухню. По свидетельству отца Василия, трапеза имела большое объединяющее значение. Здесь молились, отмечали именины прихожан, и вскоре все стали как одна семья.

У отца Василия не было богатых спонсоров. Денег на восстановление храма не хватало. Первые средства нашла прихожанка-англичанка Руфь Бекхаус у своих друзей за границей. В поисках средств ходили с кружкой, небольшие суммы приносили люди, свой вклад внес и президент Чувашии Николай Федоров. Господь посылал добрых людей, которые бескорыстно трудились над восстановлением поруганной святыни.

В передней части здания шли ремонтно-восстановительные работы, готовилось освящение престола, а в задней части расположились кухня, трапезная, молитвенная комната, а с осени 2004 года открылась ещё и воскресная школа для детей.

Наконец, 16 января 2005 года храм был вновь освящен митрополитом Чебоксарским и Чувашским Варнавой. Началась полноценная церковная жизнь. Постоянных прихожан было примерно человек тридцать пять, но в праздники приходило зна-

чительно больше – только причастников было более ста человек. Заботясь о духовном образовании новых прихожан, открыли вечернюю школу для взрослых. На занятиях готовились к праздникам – знакомились с историей и духовным смыслом празднуемого события, читали паремии, переводили с церковно-славянского на русский стихиры и тропари канона, чтобы для прихожан богослужение стало более понятным.

Уже тогда отец Василий вынашивал планы по развитию своего прихода: хотел организовать при храме благотворительную столовую, видеотеку, где можно было бы смотреть фильмы духовного содержания, а также богадельню.

Господь услышал молитвы настоятеля. В 2006 году в результате реорганизации районной больницы стал освобождаться соседний с храмом корпус (интересно отметить, что это здание есть ничто иное как корпус бывшего хозяйственного училища, который в 80-х годах XIX века был перестроен в здания Алатырской земской больницы), в котором располагались администрация и психиатрическое отделение. По просьбе отца Василия здание передали приходу. Оно также требовало серьезного ремонта, но благодаря этому помещению можно было решить много вопросов. Вскоре сюда из здания храма перевели кухню, трапезную, воскресную школу, организовали мастерские и просфорную. Ещё в 2005 году отец Василий начал окормлять женскую исправительную колонию № 2 в г. Алатыре. Теперь же, с появлением просторного здания, возникла идея создать реабилитационный центр для бывших заключенных. Новый приходской дом получил название «Дом милосердия имени св. преподобномученицы Елизаветы».

В освободившемся помещении храма начался ремонт. Было решено объединить его с передней частью арочными проходами и сделать в нем просторный притвор, что позволило увеличить первоначальную площадь храма почти в два раза. Кроме того, под перестроенной крышей нашлось место для просторного мансардного этажа.

Жизнь прихода продолжала развиваться. В храме появлялось больше новых лиц. Прихожане активно участвовали во всём, что предлагал настоятель, а часто предлагали и свои идеи. Они помогали отцу Василию в окормлении женской колонии, возле храма развели огород, стали благоустраивать территорию, заменяя груды строительного мусора прекрасными цветниками. Летом при храме решили организовать православный лагерь для детей под названием «Ковчег». В богослужении отцу-настоятелю помогал диакон отец Лев Стяжкин, а год спустя в храме появился второй священник – отец Анатолий Швецов.

В 2007 году в женской колонии игумен Василий начал строительство деревянного храма, а воскресная школа для взрослых стала работать по двухгодичной программе Рязанского государственного университета «Основы православного вероучения».

Отец Василий очень любил свой приход. Фактически это была его семья. Он даже продал свой дом и переехал жить в мансардный этаж храма. У него было ещё немало планов, но осуществить их в Иверском приходе ему не удалось, так как в ноябре 2009 года митрополит Варнава принял решение назначить его наместником Свято-Троицкого монастыря г. Чебоксары.

Новым настоятелем прихода стал иерей Олег Востриков. С 1979 по 1994 год он работал преподавателем в Уральском государственном университете, защитил кандидатскую диссертацию по филологии. С 1994 года он стал директором Свердловского областного Дома фольклора. В 2000 году он приехал в Алатырь и был рукоположен в священники. Первыми местами служения отца Олега были храм Рождества Богородицы г. Алатыря, а затем Алатырский Киево-Николаевский Новодевичий монастырь. Священническое служение отец Олег сочетал с активной просветительской деятельностью. Он стал редактором духовно-просветительского вестника «Православный Алатырь».

Вместе с ним в храм пришло много новых людей. На приходе стало значительно больше семей с детьми. Всё это требовало развития существующих и внедрения новых форм внебогослужебной работы с прихожанами. Отец Олег создал на приходе Родительскую школу, а также стал проводить с новоначальными «Евангельские беседы для всех». Рас-



ширился педагогический коллектив и число учащихся детской воскресной школы, в её программе появились новые предметы. Летом при храме продолжал успешно действовать православный детский лагерь «Ковчег».

Приход начал вести активную просветительскую работу за своими пределами. В августе 2010 года отец Олег стал автором и ведущим телепередачи «Цветник духовный» на Алатырском телевидении, а в городском ЗА-ГСе стали еженедельно проводиться беседы с молодоженами перед регистрацией брака.

Новый импульс в миссионерском служении Иверского прихода дал полученный в 2011 году грант на проект «Дорога к храму» от благотворительного конкурса «Православная инициатива». Полученные средства позволили провести ремонт в левом крыле Дома милосердия, где появился большой читальный зал-лекторий, было приобретено оборудование для просмотра православных видеофильмов. Новая материальная база дала возможность в рамках проекта проводить беседы о духовно-нравственном воспитании школьников с родителями и воспитателями детских садов, экскурсии в храм учащихся общеобразовательных школ, встречи со студентами в молодёжном видеоклубе «Светоч».

В Иверском приходе сохранялись и развивались традиции милосердия, которые были заложены игуменом Василием.

Продолжалась вестись большая работа с заключенными женской исправительной колонии в г. Алатыре: еженедельно совершалось богослужение во вновь освященном храме колонии, настоятелем которого вскоре был назначен клирик Иверского храма иерей Анатолий Швецов, стали проводиться духовные занятия с осужденными женщинами. В Доме милосердия кормили и на короткое время давали приют бездомным.

### КАФЕДРАЛЬНЫЙ ХРАМ

Новым этапом в жизни прихода стало учреждение 4 октября 2012 года самостоятельной Алатырской епархии в составе Чувашской митрополии. Её управляющий, епископ Алатырский и Порецкий Феодор (Белков), выбрал Иверский храм местом своей кафедры, а на втором этаже храмового комплекса расположилась его приемная и канцелярия епархии. Богослужения в храме стали совершаться ежедневно.

В декабре 2013 года над храмом установили конструкцию нового купола с золоченой маковкой и крестом, и храм обрел свое былое благолепие. За небольшое по историческим меркам время из простого домового храма женского хозяйственного училища храм Иверской иконы Божией Матери стал духовным и административным центром целой епархии.

Протоирей Димитрий МОИСЕЕВ, кандидат биологических наук, настоятель храма Св. муч. Иоанна Воина в Духовой Роще (г. Алатырь)

# **ПРИХОДСКАЯ ОБЩИНА**КАК ОБРАЗОВАТЕЛЬНЫЙ ИНСТИТУТ



огда мы собираемся в Церковь... Это были одни из первых слов богословской литературы, которые я прочитал в теперь уже далёкие 80-е годы XX века. С них начиналась книга, выпущенная самиздатом – копия произведения отца Александра Шмемана «Евхаристия». Тогда многие из нас ещё не собирались Церковью, а были рассеяны, как овцы, не имеющие Пастыря. Многие сегодняшние члены Церкви ещё и не родились. Не только духовно, но и физически.

Однако посыл запомнился и запал в душу. Он дал свои ростки уже в начале 90-х годов, когда совершилось моё воцерковление.

Когда мы собираемся в Церковь, возникает из нас, прихожан, церковнослужителей событийная общность. Как это возвещается в возгласе на литургии: «И даждь нам едиными усты и единым сердцем славити и воспевати пречестное и великолепое имя Твое, Отца и Сына и Святаго Духа, ныне и присно, и во веки веков! Аминь». Господь говорил, что там, где двое или трое собраны во имя Христа, там и Он посреди них.

А там, где есть Господь, окружённый учениками, там возникает образовательная ситуация – Бог учит каждого из нас жизни вечной. Таким образом, когда мы собираемся в Церковь, незримо для нас происходит процесс нашей духовной учёбы.

Современная психолого-педагогическая наука пришла к интересному и важному для нас заключению. Она установила, что в образовательных процессах развивается, прежде всего, не столько сам человеческий индивид, сколько детско-взрослая событийная общность. А уже развитие этой общности является главным ресурсом развития каждого отдельного человека, который в неё вошёл.

Человек, живя в этом мире, развивается. Он – как древние книги, имеющие форму свитка, развивает себя в этом мире. И пишет свою книгу жизни, свою книгу бытия. Насколько совершенно произведение – покажет будущее, когда сядет Ветхий Деньми, и книги разогнутся. И главная из них – Книга жизни – Евангелие. И каждый будет судим по тому, насколько содержание его книги жизни перекликается с содержанием той главной Книги Жизни.

Можно сказать, что всякий человек, приходящий в Церковь, попадает в своеобразный образовательный институт, учась в котором, при содействии благодати Божией, образует в себе те важные человеческие качества, которые необходимы ему будут в жизни вечной.

Как отмечал замечательный русский мыслитель Георгий Федотов в своей книге «Русские святые», для нашего народа было традиционно характерно иное, чем принято сейчас понятие нормы. Это был не среднестатистический показатель – как говорят в шутку, не «средняя температура по больнице», а показатель высшего достижения человеческой жизни – святость. Писатель отмечает, что Святой Русь называлась так не потому, что в ней все были святыми. А потому, что в ней нормой считалась святость. И все, кто жил на Руси, так или иначе должен был стремиться достичь этой нормы. Всё, что не соответствовало этой норме, считалось отклонением, грехом.

Но как достичь святости? Ведь это высшее достижение человеческой жизни и оно не даётся просто так, даром. Его нужно стяжать. И в этой ситуации на помощь приходит Церковь, которая и есть школа святости, школа подготовки к Царству Небесному.

Стремление к учёбе сопровождает человека всю его жизнь. Сколько бы мы ни жили на этом свете, каждый день мы постигаем что-то новое как в себе, в своей душе, так и в окружающем нас мире. Народная мудрость гласит: «Век живи, век учись».

Поэтому учёба духовная, в отличие от школьной учёбы, захватывает весь человеческий «век», всю человеческую жизнь.

Для того, чтобы понять как живёт, как действует любая образовательная система, необходимо ответить на два взаимообусловленных вопроса.

# Что развивается в образовании? И что образуется в развитии?

Если приходская община – это образовательный институт, то человек, приходящий в общину, попадает в образовательную среду, которая развиваясь сама, развивает человека. Итак, на первый вопрос можно ответить так: прежде всего развивается приходская община, а вместе с ней и её члены – прихожане.

Ведь одним из главных форматов образовательных процессов в приходской общине является богослужение. А без участия многих людей невозможно общественное богослужение. Оно требует взаимодействия священнослужителей, клироса, работников храма, самих приходящих на молитву. То есть богослужение – это совместное действие, служба, как мы её и называем. Без совместного, соборного участия она не сможет состояться. А значит, не сможет состояться главный формат нашей духовной учёбы.

Если в обычной школе главный формат занятий – это урок в классе, то в школе духовной, приходской общине главным форматом обучения и воспитания является богослужение. Поэтому мы должны осознавать, что пропуская в воскресный или праздничный день Божественную литургию, мы пропускаем урок, а порой даже и промежуточный экзамен.

Постараемся ответить и на второй вопрос: **Что образуется в развитии?** 

В духовном развитии образуются человеческие качества: смирение, кротость, воздержание, милосердие, чистосердечие, миротворчество, стояние за правду (честность), жертвенность. От приобретения или не приобретения этих человеческих качеств зависит соответственно вхождение или не вхождение человека в Царство Небесное. Об этом недвусмысленно нам повествует Евангелие в заповедях блаженства.

### Как можно охарактеризовать приходскую общину, как образовательный институт?

Если в обычную школу принимают, в семью как в образовательный институт человек «поступает» в момент физического рождения, то в церковную общину человек попадает при рождении духовном. Оно для многих совпадает с моментом крещения. Но опять-таки для многих совпадает и с моментом первой осознанной исповеди как «Второго крещения».

Заканчивает человек школу, сдаёт экзамен, и ему вручают «Аттестат зрелости». Подобно этому человек покидает родительскую семью, «отлепляется от отца и матери», чтобы «поступить в вуз» – в высшую школу семейного образования, то есть создать

собственную семью. Духовную учёбу человек заканчивает на смертном одре, когда вместо аттестата зрелости ему вручают разрешительную молитву и экзамен ему предстоит на мытарствах и частном Суде. Теперь уже ему предстоит вступление в Царство Небесное.

Из этого можно сделать ещё один важный вывод. Он заключается в том, что главная миссия школьного образования – это подготовка к земной жизни, что конкретно объективируется в поступлении в вуз и в профессиональной карьере. Главная миссия образовательного института семьи - подготовка к семейной жизни. Главная миссия духовного образования – подготовка к вечной жизни и Царству Небесному. И соответственно этой миссии, базовым целевым ориентиром обычной школы является профессиональный (профессионально-ориентированное образование), образовательного института семьи - семейный (семейно-ориентированное образование), а образовательного института приходской общины – духовный (духовно-ориентированное образование).

Антропологическим идеалом выпускника обычной школы является человек разумный и умелый (Homo sapiens и Homo habilis). Для образовательного института семьи антропологическим идеалом выпускника является человек семейный (Homo familiaris). Для приходской общины антропологическим идеалом выпускника является человек духовный (Homo spiritalis).

Каково происхождение образовательных институтов? Институт современной школы — это исторически сложившаяся и искусственно организованная система гуманитарных практик. Образовательный институт семьи утверждён самим Богом изначально, на этапе творения первых людей — Адама и Евы. Образовательный институт приходской общины основан Иисусом Христом, создавшим первую общину христиан в лице своих учеников — святых апостолов.

Главными ресурсами развития в образовательном институте школы являются достижения человечества – науки и культуры, психолого-педагогического знания, материально-техническая база. Главными ресурсами развития в образовательном институте семьи являются семейные традиции, жизненный опыт членов семьи, домашнее хозяйство (или Домострой, что по-гречески звучит как «экономика»). Главными ресурсами развития в образовательном институте приходской общины являются действие благодати Духа Святого, учение Иисуса Христа и ветхозаветных пророков (Новый и Ветхий Завет), церковное богослужение и культура, богословское наследие Святых Отцов Церкви.

В приходской общине главная педагогическая роль отводится, прежде всего, священнику. Это не противоречит словам самого Спасителя, что есть один Учитель. Дело в том, что благодаря совершённому Таинству священства, в приходской жизни посредством священнослужителя происходит действие Христа в Церкви и в мире. Таким образом, можно сказать, не столько по своим человеческим качествам священник наставляет паству, сколько по благодати Божией, по соработничеству, синергийному единству его со Христом, совершается божественная педагогика.

Учебником божественной педагогики является Евангелие. Вы не замечали, что одной из главных задач Общественного служения Господа была подготовка учеников? Ради этого Господь неоднократно удалялся в языческие области, где и произошёл переломный момент евангельской истории – исповедание Петра в Кесарии Филипповой.

Размышляя о собственной жизни, каждый христианин может прийти к заключению, что в его жизни, так же как в жизни святых апостолов, постоянно и неизменно совершается эта божественная педагогика. Посредством Промысла Божьего. А как же может быть иначе? Ведь все мы – от мала до велика, от младенцев до глубоких старцев – для Бога дети. А Он наш Учитель. Неужели Учитель оставит детей без учёбы?

Итак, мы подошли к рассмотрению ещё одного важного вопроса. Какова же мотивация деятельности педагога в образовательных институтах? В образовательном институте одной из главных мотиваций является социальная – подготовка детей к жизни в обществе, стремление научить их разумному, доброму, вечному. Не надо забывать также, что в обычной школе педагоги занимаются своей профессиональной деятельностью и

получают за это материальное вознаграждение. То есть здесь важна и прагматическая мотивация.

Главной мотивацией деятельности педагога в семье (как правило, в качестве педагога здесь выступают родители) является стремление дать добро и счастье своим детям.

Главной мотивацией деятельности педагога в приходской общине (священника, старца) является исполнение заповедей Божиих. Вспомним конец Евангельского повествования. После трехкратного отречения Петра Господь троекратно задаёт вопрос Петру: «Любишь ли Меня?». И он трижды отвечает «Люблю». Тогда Господь говорит: «Паси агнцы Моя. Паси овцы Моя». То есть основой мотивации в духовно-нравственной педагогике является любовь ко Христу и исполнение Его заповеди – пасти, то есть спасать или водить словесных овец, как детей Божиих. Из этого мы видим, как в церковной жизни совершается божественная педагогика или детовождение Богом своей паствы.

Важен вопрос, как построена структура образовательного института. Если в школьной системе присутствует социально организованное управление, для семьи характерна семейная иерархия, то религиозной общине присуща иерархия церковная.

Основной формой образовательной деятельности в школе является урок. Кроме того возможны внеклассные и внешкольные мероприятия. Для семьи основными формами образовательной деятельности являются семейный труд и семейный отдых. Для религиозной общины такими формами являются богослужение, миссионерско-катехизаторская, благотворительная и другие виды деятельности.

Основными результатами образовательной деятельности в школе в настоящее время являются знания, умения, навыки (компетенции). В семье главными образовательными результатами являются способность любить и быть любимым, терпение, послушание и др. В религиозной общине главными образовательными результатами являются способность верить, любить Бога и ближних, а также чистота сердца, кротость, воздержание, покаянное делание, жертвенность и другие.

Отдельно следует сказать и о системе религиозного образования. Воскресные школы, духовные училища, семинарии и академии являются по отношению к приходской общине как образовательному институту дополнительными структурами. Они имеют характер и принципы построения школьной системы образования. Главная миссия их дополнить то, что не дополучил верующий человек в приходской общине. Основная форма образовательного процесса в них всё же обучение. Хотя для воскресных школ не меньшее значение должно иметь воспитание. Да и для духовных училищ и семинарий правильное построение воспитательного процесса является одной из главных задач. Плохо, когда в учреждениях религиозного образования допускается та же ошибка, что и в обычной школе – знания довлеют над воспитанием. Но даже если обучение и воспитание в духовных учреждениях приведены в гармонию, мы не должны ни на минуту забывать, что учёба в самом лучшем духовном заведении не заменит полноценную духовную жизнь в приходской общине или в монастыре.

Можно сказать, что приходская община или монастырь – это семья, а религиозное образовательное учреждение – это школа. Как без семейного образования не может вырасти полноценный человек, так и без жизни в приходской общине или в монастыре не может быть полноценного духовно ориентированного образования. Знания, умения, навыки, полученные в духовном образовательном учреждении, обязательно должны быть применены в жизни, и прежде всего в жизни приходской общины.

Отрыв духовного учебного заведения от приходской общины как образовательного института чреват многими негативными последствиями как для конкретного человека, так и для Церкви в целом. Самые возвышенные богословские знания должны быть приземлены и укорены в реальной жизни прихода. Будем всегда помнить слова апостола «знание надмевает, а любовь назидает» (1 Кор. 8:1).

В истории нашего Отечества, да и всей современной европейской цивилизации,

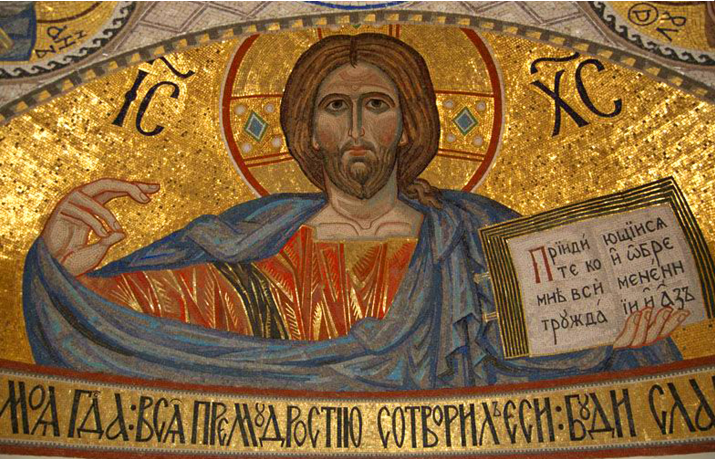
приходы и монастыри были изначальными школами грамотности и академического образования. Из приходской и цеховой жизни родились школы, а из монастырского образования – университеты.

В Средние века главным ориентиром образования была не профессиональная подготовка, то есть подготовка к земной жизни, а подготовка религиозная, приводящая человека к Царству Небесному. И в этот период функции просвещения и функции спасения человека в образовании совпадали. Человек учил грамоту прежде всего для того, чтобы читать Священное Писание.

Михаил Васильевич Ломоносов в далёких северных Холмогорах, как и многие современные ему мальчишки, изучил грамоту под руководством местного дьякона, читая Псалтырь.

Сергей Александрович Рачинский, один из главных идеологов развития системы церковно-приходских школ, сделал замечательное наблюдение о церковнославянском языке. Он отметил, что уникальность этого языка заключается в том, что если на других языках человек может прочитать произведения как полезные, так и вредные душе, то на церковнославянском языке не написано ничего такого, что повредило бы духовному развитию. Поэтому изучение церковнославянского языка, как считал он, является важным средством воспитания в человеке положительных, собственно человеческих качеств. Согласно Рачинскому церковная школа – это школа благочестия и добрых нравов.

И в заключение хочется привести слова святителя Феофана Затворника о смерти: «Станем и мы собираться... Будет экзамен. Просмотрим программу, и чего не учили, доучим, что не твердо знаем, протвердим. И поспешим это уладить... Ибо кто знает, может быть, вот-вот кликнут: Феофан Вышенский... или Н. Тамбовская... или еще кто... и выходи... Ни тетрадок, ни книжек нет... и подсказать некому. Всякий один... как перст... со своими собственными средствами... Так вон оно что?! Всяко с чувствами мудрено совладать... Господь да утешит вас всяким утешением».



# TPE3BOCTb -

# Иерей Сергий ШАБАЙ, настоятель храма Иконы Божией Матери «Нечаянная Радость» (г. Алатырь)

# ПУТЬ ВОЗРОЖДЕНИЯ РОССИИ

егодня в России пьянство является социальным бедствием. Ежегодно по причинам, связанным с потреблением спиртного, уходят из жизни до 700 тысяч человек, что сопоставимо с потерями от большой войны. Это, наряду с абортами, привело страну к демографической катастрофе, не имеющей аналогов в новейшей истории. Потребление алкогольных изделий основательно вошло в жизнь всех слоёв общества и уже воспринимается сейчас как многовековая национальная традиция, под которую даже подводится и богословское обоснование. Сегодня, как ни странно, именно полный отказ от спиртного воспринимается с некоторым осуждением, или, по крайней мере, с иронией. Но всегда ли так было? Попробуем разобраться.

Анализ библейского вопроса о вине проделан митрополитом-священномучеником Владимиром (Богоявленским) в его докладе «Против нас ли, трезвенников, Библия?», произнесенном 6 августа 1912 года на Первом Всероссийском Съезде практических деятелей по борьбе с алкоголизмом. Он об-

наружил, что всего в Ветхом Завете употребляется 13 терминов, которые в Синодальном тексте переводятся как вино. Далеко не всегда этими словами обозначалось алкогольное вино, но иногда и виноградный сок, а иногда всё, что производилось из винограда без какого-то конкретного определения. Брожение было одним из способов сохранения виноградного сока, но в этом случае употребление вина допустимо было только в разбавленном виде. Вино ценно свойствами, сохраненными из виноградного сока, а алкоголь - лишь консервант, действие которого надо нейтрализовать. Неразбавленное же вино было символом гнева Божия. Особое значение имеет контекст, в котором приводятся термины. Очень часто встречается контекст: хлеб, вино и елей. Во всех этих случаях мы видим, что вино – дар Божий, благословение Божие, оно веселит сердце, лишение этого дара есть наказание Божие. Столь же часто встречается другой контекст: вино и сикера. В этом случае вино – проклятие человека, делающее его безумным. Отсюда видно, что благословляется Богом пищевой



продукт, а употребление опьяняющего продукта осуждается. Понятно, что в такой культурной традиции пьянство было явлением довольно редким и было делом маргинальным. До него докатывались лишь те, кто жил праздно.

В то же время Библия предоставляет немало примеров полного воздержания от вина, как угодных Богу. Так, примерами ветхозаветных трезвенников являются Самсон (Суд.13:7), назореи (Числ. 6:3-4), семейство Рехавитов (Иер. 35:6). Новый Завет продолжает ветхозаветную традицию, резко осуждая пьянство (1Кор. 6:10), предоставляя примеры трезвости: святой пророк Предтеча и Креститель Господень Иоанн (Лк. 1:14-15), апостол Иаков брат Господень был назорей от рождения. Святые отцы Церкви тоже оставили много высказываний как о пользе полного воздержания от вина, так и о необходимости умеренности.

У ветхозаветного и христианского народов была культура трезвости, которая защищала эти народы от пьянства:

- существовали способы сохранения вина от брожения;
  - перебродившее вино разбавлялось водой;
  - опьянение считалось недопустимым;
- существовали трезвенники, полностью отказавшиеся от употребления вина;

- большинство людей придерживалось умеренности в употреблении разбавленного вина.

Поэтому, когда древняя Церковь говорит о возможности употребления вина и недопустимости гнушения им, это нельзя отнести к современным алкогольным изделиям.

В настоящее время:

- под вином подразумевается только опьяняющий напиток;
- преобладает употребление неразбавленного, крепленого вина, крепких алкогольных напитков, а также неумеренное употребление пива и слабоалкогольных напитков;
- главной целью современного употребления алкогольных напитков является достижение состояния опьянения.

Русские преподобные отцы, начиная с преподобного Сергия Радонежского, высказывались за полный отказ от употребления хмельного. Запрет на это содержался в уставах всех обителей, основанных его учениками. Стоглавый собор 1551 года в главе 51, озаглавленной «Ответ о пиянственном питии» указывает: «Подобает прежде всего заботу и попечение иметь о том, чтобы не было в обители ни в трапезах,ни в кельях пития, от которого пьянство бывает. Если что и писано в уставах и житиях святых отцов, что ино-

кам разрешается пить вино в монастырях как в первых, так и в нынешних, но до пьянства его не пили... В русской земле другой обычай и другой закон. И если имеем питье пьянственное, то не можем воздерживаться, и пьем до пьянства. А что повелевают святые отцы пить по чаше или две или три, то этого и слышать не хотим или не ведаем меры чаш этих...И ради этого обычая и погибельного нрава и грехолюбивого навыка не подобает нам иметь во обители питья, от которого бывает пьянство, чтобы не впасть в конечную погибель».

Правоту наших преподобных отцов на основе данных по алкогольным отравлениям по губерниям в своем труде «Яды нервной системы» (Киев, 1900) подтвердил И.А. Сикорский. Он обнаружил, что уровень смертности находится в прямой зависимости от среднегодовой температуры в данном регионе, а именно при понижении этой температуры на 5 градусов в 10 раз увеличивается опасное действие алкоголя на человеческий организм. Учитывая наш северный климат, мы должны знать, что наш народ должен быть более трезвым, чем другие народы, живущие в более теплых климатических зонах. Да он и был таким, иначе не совершил бы столько достижений в науке и культуре, не одержал бы столько побед над сильнейшими врагами, а самое главное, не явил бы из себя столько святых угодников Божиих.

Изменение характера употребления спиртного, наращивание промышленного производства алкогольных изделий выделило пьянство в одну из опасных социальных проблем. Ответом на эту проблему стало появившееся и широко распространившееся трезвенное движение. В 1859 году Святейший Синод своим указом благословил священнослужителям «живым примером собственной жизни и частым проповедованием в церкви Божией о пользе воздержания содействовать возникшей в некоторых городских и сельских сословиях решимости воздерживаться от употребления вина».

Церковь благословляла принятие обетов трезвости, поддерживала создание обществ трезвости, начавших возникать на территории России во второй половине XX века. К 1911 году в Российской империи на-

считывалось 1873 общества трезвости, где числилось 500 тыс. человек. 94,4% обществ были церковными, и подавляющее их большинство возглавлялось священниками.

По указу Святейшего Синода с 1909 года учение о трезвости преподавалось в духовных семинариях, а с 1910 года – в церковноприходских школах.

Всероссийский съезд практических деятелей по борьбе с алкоголизмом, прошедший в Москве в 1912 году, единогласно признал необходимость проведения в жизнь принципа полного, абсолютного воздержания от употребления спиртных напитков как такого фактора, который... является единственно надежным ручательством успеха противоалкогольной борьбы.

Русской Православной Церковью были поддержаны введенные в 1914 году меры по прекращению продажи крепких напитков в России, которые были введены на период мобилизации и военных действий. За прекращение продажи водки навсегда высказались 84% населения. Как свидетельствует Введенский в книге «Опыт принудительной трезвости» эти меры произвели потрясающий положительный эффект на жизнь страны.

В настоящее время восстановление культуры трезвости в народе является одним из важных направлений социальной деятельности Церкви. Эта культура во многом вытеснена антикультурой пьянства. Эта антикультура выдает себя за культуру «умеренного» и «культурного» употребления вина, которая якобы противостоит пьянству. На самом деле людям навязывается ложный выбор, потому, что пьянству может противостоять только трезвость. Именно пропаганда этой так называемой культуры с 50 годов за несколько лет сделала наш фактически трезвый народ одним из самых пьющих в мире и заставила претерпевать множество бед и лишений.

В социальной концепции Русской Православной Церкви по утверждению трезвости и профилактике алкоголизма, принятой 25 июля 2014 года, указаны три направления деятельности:

- утверждение трезвости как нравственной ценности, чтобы молодежь не начинала употребление спиртного;

- работа с употребляющими людьми, чтобы убедить их вернуться на путь изначально дарованной Богом трезвости;

- оказание помощи зависимым людям, включающей в себя: консультации страждущих и их родственников, проведение курсов и школ трезвости, организация обществ трезвости и реабилитационных центров.

В нашей стране действует православное Иоанно-Предтеченское братство «Трезвение», объединяющее и координирующее наряду с Отделом по социальной деятельности и церковной благотворительности деятельность православных трезвенников (сайт братства – трезвение. орг). Они организуют создание и распространение методических пособий и литературы для трезвенной деятельности, обучение будущих делателей, создают сеть реабилитационных центров и реализуют различные просветительские проекты. Ориентироваться в трезвенной деятельности лучше на братство и на Отдел, потому что они исповедуют понятный нам девиз: «Мы свидетельствуем о Христе радостью трезвой жизни».

Таким образом, сегодня у каждого настоятеля есть возможность обучиться самому или послать на обучение курсам по избавлению от зависимостей своих помощников, получать нужную литературу или консультации по вопросам помощи зависимым и их семьям, подобрать для страждущего реабилитационный центр или иную организацию (сайт просветцентр Екатеринбург). Главный вопрос в том, чтобы нам иметь добрую обеспокоенность о спасении ближних, понять, что каждый из нас на своем месте должен способствовать оздоровлению общества и начать прикладывать труды в этом направлении.

Формирование трезвенных убеждений в обществе – это самое важное направление деятельности, дающее самые лучшие результаты. Оно включает в себя проведение трезвенных школ-слётов, крестных ходов, круглых столов с общественностью, родительских собраний, встреч с педагогами, уроков трезвости, показ антиалкогольных выставок и фильмов, размещение социальной рекламы и выступления в средствах массовой информации. Проект социальной рекламы «Трезвый город» был

опробован в городе Талдоме Московской области. После того, как на рекламных щитах были размещены позитивные, психологически выверенные изображения с надписями, утверждающими трезвые, семейные и патриотические ценности, в городе зафиксировали уменьшение потребления спиртного и снижение связанных с ним правонарушений.

Обязательным условием для всякого успеха как в деле трезвенного просвещения, так и в деле помощи зависимым является пример личной трезвости того, кто за это берется. Основатель одного из первых обществ трезвости в России Сергей Александрович Рачинский писал, что пока сам он не отказался даже от малой рюмки в праздник, проповедь его о трезвости была безрезультатна. После данного им же обета трезвости за ним пошли тысячи.

Работа по оказанию помощи страждущим от винопития и их родственникам на приходе, как правило, начинается со служения молебнов за них. На эти молебны приходят в основном жены или матери пьющих. Этих людей надо духовно поддерживать и убедить начать молиться друг за друга и за страждущих близких. Алкоголизм это болезнь не одного человека, а всей семьи, членом которой он является. Поэтому пересмотреть свою жизнь должны и его близкие. Необходимая жертва с их стороны – обет трезвости. Зависимый человек никогда уже не сможет контролировать свое употребление спиртного, способ выживания для него - не пить совсем. Отсюда и родные должны сделать свой дом территорией трезвости. Надо вооружить их знаниями, накопленными в области борьбы с алкоголизмом, и научить правильно выстраивать свое поведение. Страждущий начинает выздоравливать только после того, как близкие начинают себя правильно вести. Очень важно священнику или его помощнику по этому направлению самим приобретать необходимые практические и теоретические знания, иметь на приходе литературу, проливающую свет на эту проблему, с тем, чтобы всегда иметь возможность предложить ее другим.

Следующий шаг в работе – десятидневные курсы по избавлению от алкогольной

и табачной зависимостей. Обучающие семинары регулярно проводятся в Екатеринбурге. В основе этих курсов лежит научный метод Геннадия Андреевича Шичко и убеждение в жизненной необходимости реального воцерковления. Человек, который действительно хочет порвать со своим пороком, посещает все занятия, старательно ведет конспект и выполняет домашние задания, обязательно достигает успеха. По завершении курсов участники во время совершения особого молитвенного чина, призывающего помощь Божию на это доброе дело, дают обет трезвости для начала на ограниченный срок, чаще всего на один год. Данный обет помогает давшему его удержаться от искушений. Опыт всех приходов, где проводились такие курсы, показывает, что для того, чтобы сохранить достигнутое, человек должен участвовать в церковных таинствах и вести духовную жизнь. Ему обязательно нужна трезвая среда для душевного общения, так как старую пьющую компанию ему необходимо оставить. Поэтому встает вопрос об организации общества трезвости на приходе, где бы трезвенники поддерживали друг друга, постигали азы духовной жизни и участвовали в совершении полезных дел.

Конечно, не все зависимые могут пройти такие курсы, а лишь те, которые сохранили интеллект и волю трудиться для своего исцеления.

В более запущенных случаях остается только отправлять людей в реабилитационные центры, где есть врачи и психологи. В большинстве случаев содержание там платное.

Есть еще организация «Содействие» в Санкт-Петербурге и в некоторых других городах, которая также занимается реабилитацией от алкогольной и наркотической зависимостей. Людей там поселяют на особых квартирах, находят им работу, организуют занятия и свободное время. Для многих после пребывания там началась новая жизнь.

Хочется, чтобы как можно больше православных пастырей и мирян послужили бы для восстановления трезвых устоев нации. Сегодня на этой ниве нас опережают протестанты и всякого рода сектанты, используя это занятие для вербовки адептов.

11 сентября в день Усекновения главы Пророка, Предтечи и Крестителя Господня Иоанна в Алатырской епархии прошел крестный ход во имя трезвости. Молитвенное шествие возглавил епископ Алатырский и Порецкий Феодор. Вместе с архиереем по центральным улицам города совершили крестный ход духовенство и многочисленные прихожане городских храмов.







печатлительность детей делает всё радостное запоминающимся, а радость с трудностями – вечным. Дети любят праздники. Дети любят порядок. Дети любят преодоление, венчающееся победой или радостью.

Вот и прошёл Праздник цветов в Духовой Роще. Что это за праздник, откуда он? Мы придумали его сами, памятуя о празднике Белого цветка, который проводили дети императора. А посвятили его Новолетию, то есть началу Нового церковного года. Он празднуется 14 сентября (первого сентября по ст. ст.). Это время цветов и плодов.

Вот уже третий год мы проводим этот праздник в Духовой Роще, в приходе святого мученика Иоанна Воина, приглашая в гости дружественные приходы.

Духовную основу этого праздника составляют созерцание, благодарение и синергия (т.е. сотворчество с Богом). Если мы видим красивые цветы, наше сердце оживает, прозревая красоту Божьего мира. Мы созерцаем подробности его красоты. И от этого наполняемся радостью.

Сам праздник Новолетия был установлен святыми отцами на Первом Вселенском соборе, вскоре после объявления христианской религии государственной, наравне с языческой. Сам Господь его устроил для Своего прославления и для отдохновения людей от мирских дел их. Хочется вспомнить, что именно в это время (в месяц Тисри) сошли воды Потопа, и Ковчег остановился на горах Араратских.

В это же время Моисей сошёл с горы и принёс новые скрижали. В это время стали создавать Скинию Завета в стране израильтян. В это время первосвященник единственный раз в году входил во Святая Святых, и народ, смиряя постом души и принося жертву всесожжения, принимал очищение от грехов, содеянных за весь год. В это время свершилось освящение храма Соломона, и все колена Израилевы стекались в честь этого в Иерусалим на праздник каждый год.

Начало учебного года у детей почти совпадает с праздником Новолетия. Новое лето – новый учебный год. Дети, приходя в новый класс,чувствуют качественное взросление.

Время в детстве течёт по-другому. Год – это целая жизнь. Именно в начале учебного года дети ярко чувствуют радость общения, и им, естественно, для этой радости надо потрудиться. Уместно в это время вспоминать о правилах общежития. Итак, для детей – это праздник времени и соборности.

Особенности проведения праздников в Духовой Роще следующие:

- 1. В празднике участвуют четыре воскресные школы: храмов Усекновения главы Иоанна Предтечи, Иверской иконы Божией Матери, святого апостола Иакова Алфеева в Ямской и храма святого мученика Иоанна Воина в Духовой Роще.
- 2. Роща, где был старый монастырь Святого Духа, сейчас действует храм Святого мученика Иоанна Воина, расположена за окраиной города на берегу реки Суры. Чтобы к нам попасть, надо спуститься по длинной лестнице, метров двести вниз к реке.

Само место сказочное по рельефу. Монахи начали здесь жить и молиться ещё до основания города Алатыря Иоанном Грозным в 1553 г., поэтому очень намоленное. Также и очень красивое, а для детей замечательное тем, что им здесь есть где попрыгать, поиграть. Недавно при храме построен небольшой скотный двор, и детям разрешается помогать по хозяйству, бывать на сеновале.

3. Особенности разных воскресных школ наполняют праздник разнообразием.

Матушка Ирина Савенкова (храм Усекновения главы Иоанна Предтечи) распевает детей на несколько голосов.

Ирина Алексеевна Щипачёва, руководитель воскресной школы храма Иверской иконы Божией Матери – хореограф. Ею создан танцевальный коллектив девушек. В Иверском приходе не только девочки, но и многие женщины имеют нарядные сарафаны. В этом приходе есть и другие костюмы. Вальс цветов в 2014 году на Празднике цветов девочки танцевали в очень красивых белоснежных бальных платьях.

Матушка Люба (Ямская – храм святого апостола Иакова Алфеева) любит духовные загадки. Елена Геннадьевна Николаева, помогающая этой школе как художник-педагог, подготовила в 2015 году выставку детского рисунка.

Приход храма Иоанна Воина любит собирать всех в этом живописном месте. И, наконец, сам праздник. Заранее школам были предложены темы для букетов и номеров. Отец Димитрий Моисеев предложил тематику – «Вехи Духовой Рощи», отец Олег Востриков – «Планеты Маленького принца». Традиционными были номинации: «Осенняя рапсодия» (вольные букеты осенней красоты остаются всегда), «Заюшкин погребок» (заготовки тоже бывают приятны для всех).

Погода была дождливая. Но спокойствие «аксакалов» не дало дрогнуть никому.

Во всех приходах были отслужены литургии, и после этого совершён поход в Духову Рощу на праздник. «Иверские» пришли с отцом Михаилом, руководителем школы И.А. Шипачёвой и большим отрядом детей. Прихожане храма Усекновения главы Иоанна Предтечи под руководством отца Андрея и матушки Ирины Савенковых привезли, кроме детей, баяниста. «Ямская», подготовив номера и букеты, не смогла приехать из-за болезни детей. Прихожане храма Иоанна Воина ждали с горячим обедом, выставками рисунков в храме и букетами на длинных столах на улице.

Пока не было дождя, мы расставили и рассмотрели букеты, начали вспоминать «Вехи Духовой Рощи». Веха – это не просто век и не просто яркое событие. Это период жизни, украшенный определённым духом. Каждая школа имела предварительное задание – осветить определённый период номером и букетом.

Отец Димитрий Моисеев рассказал о том, что место это могло быть в глубокой древности одним из очагов расселения индоевропейских народов, потомков Иафетовых, в том числе и русского. Об этом свидетельствует открытие в этих краях абашевской культуры эпохи бронзы, получившей своё имя по названию одного из чувашских поселений (Абашево). В пахоте в Духовой Роще отец Димитрий нашёл осколки керамики, похожие на абашевскую.

Отец Владимир Теплов рассказывал, что недавно нашли в Казани летописное упоминание о городе Алатыре второй половины XIII века.

А у Алексея Толстого в «Князе Серебряном» мы встретили: «Алатырь-камень – всем камням отец; на Белом Алатыре, на камене, Сам Иисус Христос опочив держал, Царь

Небесный беседовал со двунадесяте, со апостолам, утверждая веру христианскую; утвердил Он веру на камене, распущал Он книги по всей земле».

И вот команды всех школ получили в записках задания на поиски камня разделительного. Дети не знали, где этот камень, а взрослые держали его в запасе. В прошлом году в Духовой Роще был построен погреб для урожая. И вот рядом от него на склоне горы стали выходить из-под земли два больших валуна. Дети нашли по заданию эти камни. На одном было написано свежими цветными красками: «Алатырь – Бел-горюч камень». На другом – «Направо пойдёшь – богатство найдешь. Прямо пойдёшь – смерть найдешь».

Рядом с валунами стояли флажки, на которых каждой школе в определённом порядке было дано задание отразить одну из эпох Духовой Рощи художественным номером и букетом.

Первый древний период был отражён школой «Ковчег» многоголосным пением «Как ныне взбирается вещий Олег» под руководством матушки Ирины, а также камнями, которые расписала школа храма Иоанна Воина.

Сама земля Алатыря во время вступления на царство Иоанна Грозного в 1537 году выступала из русских земель острым клином. И предание говорит, что ещё до Грозного обитали в этом месте иноки. А к началу XVII века известно, что Духова Пустынь была самостоятельной. Этот период духовного взлёта, однако, покрыт временем. Но известно, что набеги нагайцев, разбойников, посещение её крестьянским отрядом Ивана Заруцкого и казаками Максима Осипова настолько ослабили Пустынь экономически, что сделали её нежизнеспособной. Этот период был отражён Иверской школой «Танцем с саблями» Хачатуряна. А букет назывался: «Борьба света с тьмой». Большой квадрат плоской корзины был выложен крупными цветами, а в углу были приложены тёмно-малиновые метёлки амарантов и серые копья колосняка.

Монахи были переведены в Сурское (1727 год), сам монастырь был упразднён духовными штатами Екатерины II (1764 год), а в 1796 году по желанию верующих Пустынь

была приписана к Свято-Троицкому мужскому монастырю. В 1830 году деревянная Иверская церковь пустыни была продана в село Миренки, а на этом месте был заложен тёплый зимний каменный храм в честь святого мученика Иоанна Воина.

Следующий этап прошёл для всей Церкви полосой крови – это послереволюционный этап гонений. А в Духовой Роще вот что было. По воспоминаниям А.И. Ильюшкина, в 30-е годы в Духовой Пустыне, недалеко от врат всегда стоял монах. После Спаса приходящим он давал в руки яблоко. Несмотря на этот тяжёлый период, сохранились в Духовой ярмарки, на которых русский дух выливался иногда песней.

Отец Павел Груздев в своих воспоминаниях оставил нам повествование о том, как из монастырей устраивали колхозы. Как монастыри сохранялись, обозначаясь колхозами, так как монахи умели и любили работать. А здесь монахи поддержали русский дух песнями, и храм остался стоять, и монах всегда рядом стоял.

Ну а дальше? Дальше... Запустение.

И, наконец, – возрождение! Отец Иордан – стройка храма. Отец Александр – начались литургии, была построена лестница по склону. Отец Димитрий – продолжение литургии, скотный двор, воскресная школа, Духовный центр.

...Вдруг начался сильный дождь. Все забежали в храм и ахнули: на огромных картонах была оформлена выставка рисунков изостудии «Семицветик» – «Планеты Маленького принца». Каждая из девочек о своём герое могла рассказать, что: царь повелевает, честолюбец кичится, пьяница унывает, географ теоретизирует, а деловой изображает активную деятельность. И тут я спросила: чем же лечатся эти люди? – подразумевая под болезнями страсти, надеясь услышать о преодолении этих страстей противоположными добродетелями. Но неожиданно для себя услышала скромное предположение отца Михаила: «Наверно розою?». Для меня эти слова были венцом праздника цветов.

А потом был вкусный обед, и после мальчишки выдували огромные мыльные пузыри, бегали по лужайке, смеялись... И этот смех был вторым подарком праздника.

# ИЕРЕЙ АНАТОЛИЙ ШЕСТОПАЛОВ настоятель храма Воскресения Христова

с. Ряпино Порецкого района

25 ноября 2016 года на 65-м году жизни отошел ко Господу усердный служитель Божий, настоятель храма Воскресения Христова села Ряпино Порецкого района иерей Анатолий Шестопалов.

Отец Анатолий родился 23 октября 1951 года в деревне Русские Атаи Красночетайского района ЧАССР.

В 1972 году поступил в Чувашский педагогический институт на факультет иностранных языков, который окончил в 1977 году.

В 1975 году прошел военную подготовку в Приволжском военном округе (г. Куйбышев).

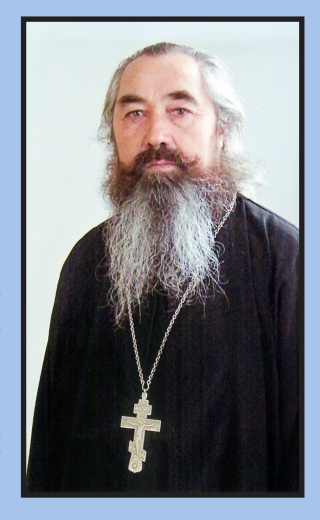
С 1977 по 1979 год будущий священно-служитель преподавал иностранный язык. Затем три года возглавлял Штанашскую среднюю школу.

С 1983 по 1985 год – инспектор Министерства просвешения ЧАССР, а с 1985 по 1987 год – референт отдела транспорта, связи и культуры Совета Министров ЧАССР. В 1987 году занимал должность секретаря обкома профсоюза работников госучреждений ЧАССР, а затем должность зам. заведующего роно Калининского исполкома г. Чебоксары.

С 1991 по 1999 год будущий пастырь работал директором мебельной фабрики «Шупашкар» пос. Лапсары. С 2000 вплоть до 2007 года вновь преподавал иностранный язык.

17 июня 2012 года рукоположен в сан диакона, а 15 июля 2012 года – в сан иерея митрополитом Чебоксарским и Чувашским Варнавой.

За свою службу отец Анатолий был удостоен церковных наград: набедренника, камилавки и наперсного креста.



Благодаря его стараниям в с. Ряпино был выстроен новый деревянный храм Воскресения Христова, который был освящен 26 сентября 2015 года епископом Алатырским и Порецким Феодором.

Чуть больше через год в этом же храме состоялось отпевание новопреставленного иерея Анатолия. Отпевание возглавил правящий архиерей – епископ Феодор, которому сослужил сонм духовенства Порецкого благочиния.

После крестного хода иерей Анатолий Шестопалов был погребен за алтарем Воскресенского храма с. Ряпино.

В памяти знавших его священник Анатолий останется простым и незлобивым, отзывчивым и подлинно благочестивым, добрым пастырем, смыслом жизни которого было служение Богу и ближним.

Господь да упокоит в селениях праведных душу верного Своего служителя – новопреставленного иерея Анатолия!